Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

LOS SACRAMENTOS. UNA “SELFIE” (AUTORETRATO) DE
LA MISERICORDIA DE DIOS EN LA IGLESIA
ANO DE LA MISERICORDIA

1. INTRODUCCION

En la bula de convocacién del jubileo extraordinario de la misericordia,

771

Misericordiae Vultus, se dice: “Jesucristo es el rostro de la misericordia del Padre”!. Dios en
su infinito amor, nos envid a su Hijo, como dice la Carta a los Galatas: “Pero, al llegar la
plenitud de los tiempos, envié Dios a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la ley,
para rescatar a los que se hallaban bajo la ley, para que recibiéramos la condicion
de hijos” (Gal 4,4-5).

En el texto citado, se lee: to. plh,rwma tou/ cro,nou (plenitud del tiempo),
indicando que en Jests el tiempo ha llegado a su final, dando paso a los tiempos
mesidnicos. Para Pablo, “el acontecimiento de Jesucristo, que es «plenitud del
tiempo», inaugura el «ahora» definitivo de la salvacion, la situacion definitiva,
que ha irrumpido ya en el mundo”?

Ademds de esto, el sustantivo “Dios” va antepuesto del articulo
determinado 0" Qeo.j y, denomina, por tanto, como en otras partes del Nuevo
Testamento, a Dios Padre. Solo en pocos textos se emplea el nombre “Dios” para
referirse a otra de las Personas divinas y, generalmente, sin articulo (cf. Jn 1,1).

Asimismo, en el texto de Galatas el “Dios” que envia se distingue del “Hijo” y, es

por consiguiente, el Padre. Asi pues, resulta evidente la iniciativa personal de Dios

"MV, 1.
? Para esta cita y para el estudio del alcance de lo que significan algunas referencias sobre la plenitud de los
tiempos, cf. J. M. DIAZ RODELAS, “El tiempo, su medida y sus implicaciones en algunos textos paulinos”,
AA.VV, El Espiritu, memoria y testimonio de Cristo a proposito de la Tertio Millennio Adveniente. Actas del
IX simposio de Teologia Histérica, Valencia 1997, pp. 395-405.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Padre, su libertad plena en la actuacion de la salvacion en favor del Hombre
mediante la Encarnacion de su Hijo®.

De esta manera, el envio del hijo, hecho hombre, es el gran sacramento de
Dios, El nos hace visible al padre misericordioso.

La accion salvadora de Dios, obrada en Cristo, se hace patente en la vida de
la Iglesia a través de los sacramentos, que son encuentros con Jesus resucitado que
prolongan sus gestos salvadores. A través de ellos el Sefior contintia obrando en

nosotros.

2. SIGNIFICADO DE LA PALABRA SACRAMENTO

En primer lugar, hay que distinguir entre el término “sacramento” y su
concepto. El término “sacramento” es, evidentemente, algo secundario y
convencional, ya que la tradicion latina de la Iglesia podria haber denominado los
sacramentos, como lo sigue haciendo la tradicion oriental, con el término mysterion;
el que haya escogido el término “sacramento” es algo fortuito. Lo esencial y
verdaderamente importante es el concepto teoldgico que esta detras del vocablo
“sacramento”. Sin embargo, en el NT no se encuentra la palabra “sacramento”. El
vocablo es de origen profano y su concepto teoldgico actual supone un largo
esfuerzo clarificador de la fe durante los primeros siglos de la Iglesia. Lo que si
encontramos en la Biblia, sobre todo en el NT, son los elementos esenciales del
concepto de sacramento.

El esclarecimiento del concepto de sacramento y su desarrollo doctrinal se
ha ido realizando paulatinamente en la Iglesia bajo la guia del Espiritu Santo.

“Sacramento” es, segtin la doctrina de la Iglesia, “un signo o accién instituida por

3 Cf. J. M. GONZALEZ RUIZ, Epistola de San Pablo a los Galatas, Madrid 1964, pp. 193-197.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Cristo, que en virtud de su misma realizaciéon confiere la gracia interna o
santificacion” (cf. CIC c. 840).

El término “sacramento”, aplicado al Bautismo y Eucaristia aparece, por
primera vez, en Tertuliano (aprox. entre los afios 150 y 220), aunque es probable
que su aplicacion a estos dos sacramentos sea anterior a él, ya que la version latina
mas antigua de la Biblia (la llamada Vetus latina)) traduce con frecuencia la voz
griega mysterion por sacramentum. Sin embargo, no es Tertuliano quien inventd el
término y su concepto; mas bien es €l quien lo tomo6 del ambiente eclesial
norteafricano. Fue la Iglesia del Norte de Africa, que ya en el siglo II celebraba la
liturgia en latin, mientras que en Roma se hacia ain en griego, la que introdujo el
término sacramentum en el vocabulario teoldgico-eclesidstico.

Mas tarde, San Agustin, definié acertadamente los sacramentos de la Iglesia
como signos sagrados y “palabra visible” de Dios que comunican la salvacion,
siendo Cristo su verdadero ministro®.

Con Santo Tomds, cuya doctrina asumi6 el C. de Trento, se lleg6 a la
formulacion teoldgica definitiva de la doctrina sacramental. La teologia
sacramental a partir del Concilio Vaticano II ha desarrollado y puesto de relieve
aspectos que ya habian sido apuntados por los Padres:

> El sacramento como palabra Eficaz (San Agustin).
> Celebracion de toda la Iglesia y la participacion de toda la comunidad

eclesial local (San Cirilo de Jerusalén).

* Cf. In Joan. 80,3; PL 35.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

3. SACRAMENTOS “DERIVADOS” DE JESUS

a. Planteamiento de la cuestion: Los sacramentos y su relacion con la historia de la
salvacion

Aqui se refiere a si en el NT esta atestiguada de alguna manera su
institucidn por Jesus. ;Ha instituido Jests acciones sacramentales que signifiquen y
confieran la salvacion, cuya realizacién encomend¢ a la Iglesia en la persona de los
Apostoles? ;En qué medida se asemejan y distinguen los sacramentos instituidos
por Jesus y practicados por la Iglesia de los hechos salvificos narrados en el AT?

La comparacién de los sacramentos de la Iglesia con los hechos mads
sobresalientes de la historia de la salvacion, como:

> Lasalida de Egipto y cena del cordero pascual.

> Eldon dela Ley en el Sinai y la circuncision.

> Y, de manera especial, con las acciones salvificas de Jesus.
> El dia de Pentecostés.

Segun los estudiosos, estas acciones poseian cierta estructura sacramental,
en cuanto que prefiguraban la salvacion que Jesus, siglos mas tarde, iba a instaurar
en el mundo por medio de su Encarnacion y, de modo concreto, por medio de
todas sus acciones y palabras, que culminaria en el sacrifico de su vida en la cruz.
Estos ritos judios, llamados impropiamente “sacramentos”, santificaban antes de la
venida de Jesus a los que lo recibian. Después de la venida de Jestis o su obra
redentora en la cruz carecen de por si de la eficacia salvadora que poseian antes (cf.
Mt 27,51; Mc 15,38; Lc 23,45; 2 Co 3,7-16).

Todo esto, nos ayuda a entender que los sacramentos de la Iglesia no como
acciones aisladas, sin conexion especial con el plan salvifico de Dios, sino como
celebraciones litargicas, es decir, publicas y eclesiales de la obra de la redencion,

prefigurada en los grandes acontecimientos salvificos del AT y realizada

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

plenamente en la obra redentora de Jesucristo, especialmente en la cruz, cuya
actualizacion tiene lugar en la historia concreta de la Iglesia a través de los siglos
por medio de los siete sacramentos. Seguin el Evangelio de San Juan la Iglesia nacio
del costado de Cristo en la cruz, y del costado de Cristo brotaron también con la
Iglesia los sacramentos (cf. Jn 7,37-39 y 19,30.34-35). Aunque en las apariciones
pascuales se vayan describiendo, a continuacidn, sucesiva y detalladamente la
institucion de la Iglesia y los sacramentos (cf. 20,21-23: envio de la Iglesia y el don
del Espiritu Santo asi como el poder de perdonar los pecados; 21,1-19: misidn,
Eucaristia y primado); los tres evangelios sindpticos relacionan también el envio de
los discipulos y la concesion de poderes pascuales (cf. Mt 28,18-20; Mc 16,14-18; Lc
24,46-49; ver ademas, Hch 2,1-36). La fuente de donde brotan la Iglesia y los
sacramentos es la muerte redentora de Cristo en la cruz; los sacramentos explican y
desarrollan su obra redentora a través de los siglos hasta su venida al final de los
tiempos (cf. 1 Cor 11,26).

Consideramos como sacramentos las acciones sacramentales que Jesus
encargd realizar a sus discipulos, que denotan y comportan la salvacién o la gracia, para
cuya realizacion les concedid potestad especial.

Cuestiéon discutida es cudndo y en qué circunstancias concretas instituyo
Jestis cada uno de los sacramentos, pero que los sacramentos han sido instituidos
por El esta fuera de discusién, mas aun, es verdad de fe, pues solo El, como Hijo de
Dios, pudo ligar la gracia a determinadas acciones o ritos.

Esta doctrina es defendida no solo por la Iglesia Catdlica e iglesias
ortodoxas, sino también por todas las confesiones cristianas (p. €j. Luteranos,
anglicanos, reformados), aunque éstas ultimas difieren de la Iglesia catolica al

determinar el numero de los sacramentos y otros aspectos.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

b. Aspectos teoldgicos

Segun el C. V. I, Dios se ha manifestado en la historia “por medio de obras
y palabras, esencialmente ligadas entre si” (DV 1,2). Con ello, el Vaticano II quiere
decir, que la historia de la salvacion tiene una estructura esencialmente
sacramental, en cuanto significa y realiza la salvacion en el tiempo por medio de
palabras y hechos en conexioén entre si. Naturalmente esto se aplica, en primer
lugar, a la revelacion y la salvacion en y por medio de Jesucristo, que es llamado
con razén “sacramento original” o, en lenguaje teoldgico, “sacramentum
coniunctum”; es decir, por estar unida su humanidad personal a la Segunda
Persona de la trinidad, Jestis de Nazaret es el inico mediador entre Dios y los
hombres (cf. Jn 14,6s) y el sacramento primordial de donde arranca la salvacion.

Ahora bien, del “sacramento original”, que es Jesus “glorificado” (cf. Jn
7,39), se deriva la Iglesia, que es llamada con razon “sacramento fundamental”,
cuyas ramificaciones son los siete sacramentos, llamados también vulgarmente
“canales de la gracia” para los que a ellos se acercan con fe y debidamente

dispuestos.

4. LA IGLESIA ENCARGADA DE PROLONGAR LA OBRA DE JESUS
SACRAMENTALMENTE

4.1 Sacramento del Bautismo. “Sumergidos en la muerte y resurreccion de Jesiis”

TRES TEXTOS PARA MEDITAR

a. Mt 28,18b-20°

> Cf. L. A. MONTES PERAL, Tras las Huellas de Jests, pp. 442-443. J. A. DIAZ HERNANDEZ, Tesis
Doctoral.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA BiBL|CA 2016

26-30.5ept.2016 | LOS SACRAMENT OS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

» Contexto
La pericopa cierra el conjunto del Evangelio y, mas inmediatamente, los relatos de
Pascua. Se puede considerar, por ello, de algin modo como el compendio necesario al tema
de la Pascua. El ultimo capitulo del Evangelio lo forman cuatro textos relacionados:
hallazgo de la tumba vacia (28,1-7); aparicion de Jesus a las mujeres fuera de la tumba
(28,8-10); reaccion de los guardias y sumos sacerdotes ante el acontecimiento de la
resurreccion (28,11-15); mandato misionero (28, 16-20).

» Estructura del texto

El pasaje del envio misionero se compone, a su vez, de tres partes: una declarativa:
“«Me ha sido dado todo poder en ¢l cielo y la tierra> (28,18b); otra exhortativa: “Id, pues,
y haced discipulos a todas las gentes bautizandolas en el nombre del Padre y del Hijo y del
Espiritu Santo, y ensefiandoles a guardar todo lo que yo os he mandado” (28,19.20a); vy,
finalmente, una tercera declarativa: “Y he aqui que yo estoy con vosotros hasta el fin del
mundo” (28,20b). La base de esta division la ofrecen los verbos principales de cada una de
ellas: VEdo,gh (“me ha sido dado...”) - maghteu,sate (“haced discipulos™) - &ipi (“yo
estoy”).

» La autoridad de Jesus (28,18b)

La primera afirmacion de Jesus contempla la potestad (evxousi,a) que ha recibido de
lo alto. Desde el acontecimiento de la resurreccion El es el Sefior glorioso, revestido de la
misma autoridad de Dios®. Ya durante su vida terrena, con sus palabras y signos mostré una
autoridad singular, que causaba admiracion en todos’. El hecho de la resurreccion le

confiere ahora todas las prerrogativas divinas para dar a conocer su plena autoridad.

» El modo para el discipulado

® Esta autoridad ya se encuentra vaticinada en Dn 7,14: “A él se le dio imperio, honor y reino, y todos los
pueblos, naciones y lenguas le sirvieron. Su imperio es un imperio eterno, que nunca pasara, y su reino no
sera destruido jamas”. En el mandato de la gran mision se puede ver el sentido de totalidad que JesUs da a sus
palabras: “todo poder en el cielo y la tierra”; “todas las naciones”; “y he aqui que yo estoy con vosotros todos
los dias”. Esta insistencia de Jesus, hace resaltar su inmenso poder y autoridad: cf. A. M. CASTANO
FONSECA, Discipulado y misién en el Evangelio de Mateo, Bogota 2006, p. 169.

" Cf. supra, pp. 116;123.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Ademas de dar a sus discipulos el encargo misionero con el fin de hacer muchos
discipulos (maghteu,sate), les indica la forma concreta en que deben cumplir dicho
encargo. Dicha forma contempla dos acciones concretas bien acopladas y ordenadas:

bautizar y ensefiar.

» Bautizando (bapti,zontej)

La primera accion es bautizar. El verbo griego BomtiCw significa sumergirse o
lavarse, buscando una purificacién o limpieza cultual, o la conversién de vida®. En el NT, el
bautismo ademéas adquiere un sentido especifico. En €l encontramos el bautismo
administrado por Juan el Bautista (Mt 3,6.7; Mc 1,4-8; Lc 3,21), al que JesUs mismo se
sometio (Mt 3,13-17; Mc 1,9-11; Lc 3,21-22) y el bautismo propuesto por JesUs a sus
discipulos (Mt 28,19; Mc 15,16; Hch 38). En lineas generales, el bautismo de Juan
conllevaba varios elementos: los que se acercaban a recibirlo reconocian ante Juan sus
pecados, seguramente en términos generales, de un modo semejante a lo que se hacia en la
fiesta judia de la reconciliacién (dia de las expiaciones o el yom kippur®) o en la celebracion
de la renovacién del pacto que se predicaba en Qumran®®: “Acudia a él gente de toda la
region de Judea y todos los de Jerusalén, y eran bautizados por €l en el rio Jordéan,
confesando sus pecados” (Mc 1,5). Ademas, ese bautismo sélo se podia recibir una vez,
pues seguramente estaba vinculado al convencimiento de que habia llegado la Gltima hora
(Mt 3,1-2.10; Lc 3,7ss). En Mc 1,4 (Lc 3,3) se enuncia el objetivo del bautismo de Juan:
“...de conversion para el perdon de los pecados”. Recibir el bautismo significaba la
manifestacion publica de penitencia y conversion. Al recibirlo, se reconocia que no era
suficiente pertenecer al pueblo de Israel para alcanzar la salvacion de Dios, sino que
ademas se requeria una disposicion interior de cambio de vida. De esta manera, el bautismo
era signo del perdon que el bautizando recibe como fruto de su conversion. El bautismo
“para el perdon de los pecados”, que se menciona en Mc 1,4, expresa pues un
arrepentimiento con miras al perdéon de los pecados**. Tal arrepentimiento debe ser sincero.

Esto significa que el bautismo por si sélo no garantiza el perdon (cf. Mt 3,8), si no va

8 Cf. G. R. BEASLEY-MURRAY, “Banti{®”, L. COENEN, - E. BEYREUTHER, - H. BIETENHARD,
Diccionario teologico del Nuevo Testamento, Vol. I, pp. 160.

% Cf. R. DE VAUX, Instituciones del Antiguo Testamento, Barcelona 1992, pp. 636-640.

19'para mas detalles en Qumran, cf. J. D. G. DUNN, El cristianismo en sus comienzos, T. I., p. 418.

1 Cf.J. D. G. DUNN, El cristianismo en sus comienzos, T. |. pp. 418-421.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

acompafiado de un arrepentimiento o conversion, caracteristicas propias del bautismo de
Juan el Bautista®.

Pero el propio Juan el Bautista hablé de otro bautismo que se encuentra atestiguado
tanto en Mateo como Lucas y Marcos: “Yo os bautizo con agua para conversion; pero aquel
que viene detras de mi es mas fuerte que yo, y no soy digno de llevarle las sandalias. EI os
bautizara en Espiritu Santo y fuego” (Mt 3,11; Lc 3,16= Q; cf. Mt 3,14; Mc 1,7-8)*%. En
realidad, el verdadero problema estriba en la doble indicacion presente en el bautismo que
se asigna a Jesus: “con Espiritu Santo y fuego”.

La cuestion aqui seria determinar lo que significa el “Espiritu Santo y fuego” en
oposicion al bautismo con agua. A lo largo de los siglos ha habido diversas
interpretaciones, entre ellas resulta sugerente la que dice que el “fuego” y “el Espiritu
Santo” son una gracia que llenara el corazon de los hombres (relacionada con el hecho de
Pentecostés), que los purificara'.

Vuelvo al final del evangelio de Mateo donde vengo reflexionando sobre el envio
misionero de JesuUs y su referencia al bautismo como medio para hacer discipulos. En el
contexto general del Evangelio de Mateo, que es al que dedico la reflexion de los dltimos
capitulos, pienso que las palabras de 3,11 ya van marcando la ensefianza fundamental que
se da en 28,19 sobre el bautismo.

En este Gltimo texto al hablar del bautismo, Jesus ordena la forma como tiene que
administrarse: “en el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo” (Mt 28,19). La
expresion “en el nombre” (eivj to. o;noma) tiene un sentido dinamico, no estatico. De
hecho no se usa &v con dativo, sino eivj con acusativo, que conlleva la idea de movimiento,
dinamismo. Ese dinamismo implica movimiento a, hacia, pero metiéndose dentro (cf. Mt
9,7). Por esto ultimo, eivj to. o;noma significa que el bautizado es poseido por las
Personas divinas y dedicado a su servicio, vivir de acuerdo a su voluntad y comprometidos

con su obra salvifica’®. “En el vocabulario biblico, la palabra «nombre» es signo de la

2Cf.J. A. FITZMYER, El Evangelio segin Lucas, T. II, pp. 312-313.

3 Fitzmyer comentando el texto de Lc 3,16, dira que unos manuscritos mintisculos y algunos pensadores de la
patristica, tales como Clemente de Alejandria, Tertuliano y Agustin, suprimen el adjetivo a’gi,w| (santo), pero
la evidencia textual no tiene demasiado fuerza para aceptar esta variante como pasaje original de Lucas: cf. J.
A. FITZMYER, EI Evangelio segln Lucas, T. Il, p. 336.

¥ Esto en linea con el AT en donde el Espiritu de Dios y el fuego ejercen esta funcién: Nn 31,23; Dn 7,9ss; Is
4,4-5; 30,27-28; 32,15; 44,3; Ez 36,25-26; MI 3,2b-3.

> Cf. L. A. MONTES PERAL, Tras las huellas de Jesus, p. 458.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

realidad conocida y eficaz; asi, pues, los llamados al discipulado entraran por el bautismo
en una nueva relacién personal con el Padre, el Hijo, el Espiritu Santo. De este modo, en la

comun intimidad de vida con el Dios verdadero de la plena Revelacion, se realizara la gran

Ekklésia de ««todos los pueblos>>”16.

El bautismo al que JesUs invita tiene, por tanto, que administrarse “en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo”, indicando que es un bautismo que introduce en la

vida de Dios.

b. Hch 19,1-7

El segundo libro de Lucas, los Hechos de los Apostoles, es llamado con
razon “el Evangelio del Espiritu Santo”. Aqui se habla muchas veces del Bautismo,
y concretamente con la expresion “Bautizar en el nombre de Jesucristo”, que se trata
de un modo de hablar, mas que de la férmula ritual del Bautismo. En este contexto,
el tinico bautismo legitimo, mds aun, el tnico posible en la actualidad, no puede
ser otro que el bautismo en el nombre de Jestus. Por eso, el hecho de que los
discipulos de Juan acepten bautizarse no significa que con ello reciban un nuevo
bautismo. O que el sacramento cristiano actie en ellos como complemento del
bautismo de Juan, sino que ahora sucede algo radicalmente nuevo, que les obliga a

reconocer el cambio absoluto que se ha producido en la historia de la salvacion.

c¢. Rmé6,1-11

El Apostol de los gentiles en sus Cartas abordd varias veces el tema del
Bautismo (cf. Col 2,12-13; Tt 3,5-7). En el texto citado de Romanos, se habla de la
victoria de Cristo sobre el pecado, que en Pablo, se prolonga con la victoria sobre la
muerte en sentido pleno, muerte fisica y, sobre todo, la muerte eterna. El Apostol
se introduce en el tema con una objecion que no es puramente académica, sino que

esta tomada de su doctrina acerca de la justificacion. Ya que del mal sale el bien y

%1 GOMA CIVIT, El Evangelio seqin San Mateo, (14-28), Madrid 1976, \Vol. Il, p. 718.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

que donde abundd el pecado sobreabundd la gracia, ;Qué diremos? ;Vamos a
quedarnos en el pecado para que abunde la gracia, la bondad de Dios? De ningun
modo, responde; nosotros hemos roto con el pecado tan radicalmente como se hace
por la muerte. Y entonces, ;cémo se nos ocurre que podamos continuar viviendo
del pecado? El pecado no es ningtin principio de vida.

Pablo se pone a ensenar el significado pleno de esta muerte al pecado,
exponiendo el simbolismo del bautismo. Supone que los cristianos saben lo que les
va a decir, pero quizd no ha ahondado en esta ensefanza. Los que hemos sido
bautizados, sumergidos en Cristo, hemos sido bautizados, sumergidos en su
muerte. El bautismo nos conduce a Cristo para unirnos con El con una unién que
no significa simplemente estar sometido como un esclavo a su sefor, ni ligado por
un juramento como un soldado a su general, ni consagrado como un templo a la
divinidad; es, sobre todo, estar incorporado, estar sumergido en El como un
elemento nuevo, convertirse en parte de El. No contento con afirmar que el
bautismo nos sumerge en Cristo, dice Pablo que hemos sido sumergidos en la
muerte de Cristo, es decir, en Cristo muriendo. A través del sacramento del
Bautismo, todo es comun con Jesucristo: somos crucificados, enterrados,
resucitados con El.

Pablo tiene presente el rito del Bautismo por inmersion. Esa entrada en el
agua da la impresion de una sepultura. Hemos sido, por consiguiente,
consepultados con Cristo para unirnos a su muerte. Pero el bautismo no es solo
una inmersion. El bautizado es sacado del agua, y en ese momento, emblema de la
resurreccion de Cristo, significa en nosotros resurreccion y vida nueva. Todo esto

es preludio y una prenda de la resurreccion gloriosa.

CONCLUSIONES:

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

1. El bautismo Cristiano se diferencia del bautismo de Juan: se trata de un
mandato del resucitado, que produce la remision de los pecados, crea la
relaciéon intima con la Trinidad, y nos incorpora en el grupo de los
discipulos, es decir a la Iglesia; estas relaciones particulares con los otros
bautizados han sido marcadas por el Espiritu Santo.

2. El Espiritu Santo en el Bautismo cristiano es el artifice principal: es El
quien quema y destruye el pecado original, restituyendo al bautizado en
la gracia divina.

3. Nos hace hijos de Dios: “Mirad que amor nos ha tenido el Padre para
llamarnos Hijos de Dios, pues jlo somos! (1 Jn 3,1), de esta manera
debemos seguir los mismos pasos de Jests: mansedumbre, humildad y
ternura, obediencia. Para todo ello nos ayuda la gracia del Espiritu dada
en el bautismo.

4. Teniendo en cuenta todo esto, afirmamos que el bautismo produce un
sin numero de gracia de Dios en nuestra vida: me perdona el pecado, me
hace hijo de Dios, me introduce en la vida de la Iglesia, inicia en mi el
camino de fe. Sin embargo, hoy por hoy, para muchos se convierte en un
evento social y poco espiritual, y por ello vemos que después de esta
gracia significa poco en el bautizado y en la familia, y con el paso del

tiempo son catdlicos solo de nombre.

4.2 Sacramento de la Reconciliacion. Volver a Casa

La misericordia del Sefior es infinita. El capitulo 15 del Evangelio de San
Lucas nos ilustra sobre esto. Este capitulo, con sus tres parabolas, es la seccién por
antonomasia de la misericordia divina:

1. Parabola de la oveja perdida (1-7).

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

2. Parabola de la dracma perdida (8-10).
3. Parabola del Padre Misericordioso (11-32).

» Contexto

En el capitulo 15 del Evangelio de San Lucas encontramos tres parabolas: la oveja
perdida, la dracma perdida y el hijo prédigo como argumento de Jesus por la critica que le
hacian los fariseos y los escribas: “Todos los publicanos y los pecadores se acercaban a El
para oirle, y los fariseos y los escribas murmuraban, diciendo: ««Este acoge a los pecadores
y come con ellos»” (Lc 15,1-3). La respuesta que da Jesus, deja claro el por qué de su
actitud ante este grupo de personas. En la parabola de la oveja perdida, su respuesta es la
siguiente: “Os digo que, de igual modo, habrd mas alegria en el cielo por un solo pecador
que se convierta que por noventa y nueve justos que no tengan necesidad de conversion”
(15,7). Algo similar expresa Jesus en la segunda de las pardbolas: “Del mismo modo, os
digo, se produce alegria ante los angeles de Dios por un solo pecador que se convierta”
(15,10). Y en la del hijo prodigo, el padre expresa al hijo mayor la necesidad de hacer una
fiesta y alegrarse porque su “humano estaba muerto y ha vuelto a la vida; estaba perdido, y
ha sido hallado” (15,31-32). Teniendo en cuenta estas palabras, podemos descubrir la
intencién de Jesus al relacionarse con los pecadores: buscar la conversion®’. Esto mismo se
refleja cuando Jesis comparte la mesa con los publicanos y pecadores; su actitud pretende,
segun el significado que tiene el compartir las comidas en el mundo antiguo, buscar el

perdon de Dios.

» Pardbola de la oveja perdida (1-7)
Esta pardbola tiene su trasfondo interpretativo en el texto de Ez 34,11-16.
Jestis anuncia asi la salvacion ofrecida a los pecadores, no porque éstos se hayan
hecho dignos de ella mediante sus buenas obras, sino porque Dios se solidariza

con los excluidos y marginados.

7 para la reflexién aqui tratada, sobre el perdén a publicanos y pecadores, cf. F. DE FRUTOS, - M.
HERRANZ, “Jesus y sus adversarios: el perdon a publicanos y pecadores”, F. J. CALAVIA BALDUZ y
otros, Cuadernos de Evangelio n° 7, Madrid 1974, pp. 5-23.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

» Pardbola de la dracma perdida (8-10)
Esta pardbola, la de la dracma perdida (que era y es la unidad monetaria
griega) es propia de Lucas y tiene la misma lecciéon que la anterior. El amor
misericordioso y constante de Dios que busca lo perdido y se alegra cuando lo

encuentra. Luego pide la conversién, como terminaba la parabola anterior (Lc

15,7).

» Parabola del Padre Misericordioso (11-32)

La ley judia preveia que el hijo mas joven recibiria un tercio de la fortuna de
su padre (Dt 21,15-17), y aunque la division de las propiedades del padre podia
hacerse en vida, los hijos no accedian a la herencia hasta después de su muerte
(Eclo 33,20-24).

Teniendo como teldn de fondo estos datos, la forma de actuar del Padre de
la pardbola, que representa a Dios mismo, se encuentre patente desde el inicio del
relato. En efecto, aqui se muestra la bondad del padre que olvida todo lo que hizo
contra €l el hijo. Bondad que no es comprendida por el hijo mayor, que representa,
en este caso, a los escribas y fariseos. La parabola, propia de Lucas (cf. Mt 21,28-32),
se centra, sobre todo, en la figura del padre, sin olvidar, el proceso de conversién
del hijo menor que le hace volver hacia el padre, aunque se sienta indigno de €l (cf.
Lc 15,19-21). Los signos que acompanan la vuelta del hijo: el Padre que se adelanta,
y sin saber nada del cambio de actitud del Hijo, lleno de emocion, lo abraza y lo
perdona. El amor de Dios siempre precede a nuestra conversion. La consecuencia
de esta iniciativa del Padre se simboliza en el anillo, que es signo de autoridad (cf.
Gn 41,42; Est 3,10; 8,2) y las sandalias, que es el calzado del hombre libre.

Por su parte, el hijo mayor esta ausente el dia de la llegada de su hermano,

aunque no lo llame asi (“ese hijo tuyo”). Andaba en sus afanes y en su mundo.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Nunca se ha ido de la casa pero se diria que no ha vivido en ella como hijo, aunque
€l mismo exprese haber servido a su Padre, y no es merecedor de un cabrito para
hacer fiesta también €l con sus amigos. Sin embargo, a pesar de su actitud egoista
con su hermano, de la no misericordia con €l, también el Padre lo invita al gozo de

la fiesta.

» A modo de conclusion

En las tres parabolas se refleja la misericordia de Dios, su amor y su perddn.
Esta se hace realidad en nuestras vidas, a través del Sacramento de la
reconciliacion. Jesus, que tiene poder para perdonar los pecados (cf. Mc 2,7; Lc
5,24), transmite ese poder a sus discipulos:

“Dicho esto, sopld sobre ellos y les dijo: ‘Recibid el Espiritu Santo. A quienes
perdonéis los pecados, les quedan perdonados; a quienes se lo retengais, les
quedan retenidos” (Jn 20,22-23). Con este texto, el evangelista pretendié describir
un acontecimiento relevante, en paralelismo con la creacién del hombre; de hecho,
se trata del comienzo de la nueva creacion'®. En este caso, Jesus resucitado

comunica a sus discipulos el Espiritu Santo.

El perdén que Dios me ofrece por la confesion es gratuito, pero me pide
actos y pasos plenamente conscientes:
1. Reconocer el pecado, que hemos abandonado a Dios y su amor, por otros

idolos y amores.

18 Es imposible armonizar este relato de una efusidn especial del espiritu con la que se cuenta
detalladamente en Hch 2. No hay porque sorprenderse de que existieran diversas tradiciones sobre
la efusion del Espiritu. Es probable que, en la mentalidad de los primeros cristianos, la resurreccién
de Jests y las apariciones a los suyos, su exaltacion a la gloria del Padre y el don del Espiritu
constituyeran una experiencia unitaria que sélo mas tarde lleg6 a articularse en diferentes
elementos y episodios.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

2. Dejarse reconciliar por Dios, como dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20): esa
reconciliacion es una transformacion. El texto podria traducirse como dejarse
trasformar por Dios.

3. Recibo del Padre Dios el perdon a través del ministerio del sacerdote que
escucha en nombre suyo mi confesion. Se escucha las tres palabras que oyo
el paralitico al ser perdonado: “levantate, échate al hombro tu camilla, y
vete a tu casa” (Mc 2,11; Jn 5,8). Tres consignas que siguen al perdodn:
levantate por el poder de mi resurreccion. Participa de mi triunfo sobre el
mal y sobre la muerte. Cambia tu vida: ya tu camilla, tu pecado, no te
retiene, no es el dueno de tu vida. Has recobrado tu libertad, regresa a tu
casa.

4. FEl sacramento me reconcilia con Dios y con mis hermanos.

4.3 Sacramento de la Eucaristia. Alimentados con la Carne y la Sangre del

Sefior

Juan 6
» Contextos general
Después de Judea y Samaria, le toca a Galilea recibir la invitaciéon a prestar
su fe al enviado de Dios. Dividamos el capitulo 6 en cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con generosidad (6,1-15).
Jestis camina sobre el lago (6,16-21).

El Pan del cielo (6,22-59).

L

La opcidén en favor o en contra de Jests (6,60-71).

Me centraré solo en algunos aspectos de estos cuatro episodios:

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

1. El milagro de los panes repartidos con generosidad (6,1-15)

El texto joanico es muy parecido al de la tradiciéon comun. En continuidad

con el relato de los panes multiplicados por Eliseo, este episodio se refiere seis
veces en los evangelios (Mt 14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 15,32-39 = Mc §,1-
10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 4,42-44), sin duda en virtud de la interpretacion eucaristica
que aparece en todas las recensiones. Por otra parte, esto deja suponer un
fundamento historico.
Esta nueva narracion se abre con las correspondientes indicaciones de espacio (v.
1) y tiempo (v. 2) que, a su vez, plantean una dificultad considerable. La escena
dibujada por Juan presenta a Jestis sentado en la falda de un monte sin determinar,
rodeado de sus discipulos y seguido a distancia por una multitud de gente, atraida
por las curaciones que realizaba.

Es el propio Jesus el que suscita el problema sobre como dar de comer a
tanta gente. Los discipulos se ven incapaces de afrontar la situacion, pero Andrés
se fija en un muchacho que lleva una pequefia provision de comida para su propio
consumo: unas tortas de pan y un poco de pescado. Sobre esos pocos alimentos
Jests pronuncia la bendicidn y comienza a distribuirlos entre la gente que se ha ido
sentando en el suelo. Y la multitud no sélo come hasta quedar satisfecha, sino que
aun deja comida sobrante: doce cestos de sobra. Aquel milagro produce una
enorme impresion, hasta el punto de que Jesus tiene que retirarse al monte, para

escapar del violento y desaforado entusiasmo que se ha apoderado de la multitud.

2. Eldiscurso sobre el pan de la vida (6,22-59)
El tema principal del discurso comienza con una introduccion: la gente esta
locamente interesada no en la busqueda de la verdad, sino en conseguir el

alimento material. Por eso, habra de comprender que hay una clase de pan que da

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

vida no temporal, sino eterna, y debera esforzarse por conseguirlo; pero no podra
obtenerlo por sus propias fuerzas, porque es un don del Hijo del hombre,
ratificado por Dios mismo. Todo el discurso esta sintetizado en esta frase: Jesuis es
ese Hijo del hombre, y sélo en unién con El se puede tener vida eterna.

Como se puede ver en el relato, Jests no se siente halagado ni mucho menos
entusiasmado porque le buscaba toda aquella multitud. El Maestro les dice con
toda claridad que no le buscaban a El, se interesaban tinicamente por los beneficios
que podian recibir de El. Se trata de una btisqueda interesada y egoista, que nunca
puede entusiasmar a la persona que es buscada, por eso les dice: “En verdad en
verdad os digo: vosotros me buscdis, no porque habéis visto senales, sino porque
habéis comido de los panes y os habéis saciados” (6,26). Ademas del alimento
transitorio que mantiene nuestra existencia terrena, es indispensable aspirar al
alimento que nos proporciona el autor de la vida, que quiere plenificar la nuestra.
Dimension de eternidad, vida eterna, participacion en la misma vida de aquel que
puede concedernos el alimento permanente, el que da vida eterna: Jestis.

Jestis ha dicho con autoridad: “Yo soy el Pan vivo bajado del cielo”, esto
causa una objecién por parte de los judios (6,41-51): El no es més que un hombre
entre los hombres, sus origenes y su familia es bien conocido, entonces ;como
puede esgrimir la pretension de haber bajado del cielo? Pero Jestis no niega ni su
origen humano ni su ascendencia celeste, simplemente dice lo que es. Sigue
hablando de si mismo como el Pan de Vida, pero afiade que el pan que El va a
ofrecer es su propia carne, entregada para que el mundo tenga vida. Con estas
palabras de Jesus, se ve la referencia a su muerte sacrificial y por ello a la
Eucaristia.

Nuevamente los judios en 6,52 se preguntan: ;Como puede éste darnos a
comer su carne? Esta vez, Jests responde con una nueva adicion insdlita: la

referencia a su sangre, dando asi, mayor énfasis a su muerte, y haciendo referencia

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

mas explicita a la Eucaristia: “En verdad, en verdad os digo: si no coméis la carne
del Hijo del hombre, y no bebéis su sangre, no tenéis vida en vosotros. El que come
mi carne y bebe mi sangre, tiene vida eterna, y yo le resucitaré el ultimo dia.
Porque mi carne es verdadera comida y mi sangre es verdadera bebida. El que
come mi carne y bebe mi sangre, permanece en miy yo en él... ” (6,52-59). Como se
puede ver en estos versiculos, y como hemos dicho, a la afirmacién sobre la carne
del hijo del hombre se anade una nueva: kai ninte avTd 10 aipa. Esta novedad

apunta, indiscutiblemente, a la Eucaristia.

4.4 Sacramento de la Confirmacion. Mi propio Pentecostés

En relacion con el Sacramento de la Confirmacion, el Catecismo de la Iglesia
Catdlica dird: “con el Bautismo y la Eucaristia, el sacramento de la Confirmacién
constituye el conjunto de los “sacramentos de la iniciacion cristiana” cuya unidad
debe ser salvaguardada”. De acuerdo a esta afirmacidn, el Catecismo exhorta: “es
preciso, pues, explicar a los fieles que la recepcion de este sacramento es necesaria
para la plenitud de la gracia bautismal. En efecto, a los bautizados el sacramento
de la Confirmacién los une mas intimamente a la Iglesia y los enriquece con una
fortaleza especial del Espiritu Santo. De esta forma se comprometen mucho mas,
como auténticos testigos de Cristo, a extender y defender la fe con sus palabras y

sus obras’”’ 1.

Desde la vivencia de la Sagrada Escritura podemos reflexionar sobre este
sacramento, para liberarnos de la tentaciéon de un fundamentalismo que niega la

posibilidad de contemplar en el Texto Sagrado la presencia del Espiritu Santo (cf.

Y cic, 1285.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Jn 20,19-23; 10,38; 14,15-30; 16,4-16; Hch 8,14-17). El origen de este Sacramento lo
encontramos en el actuar mismo de Dios, presente en la historia de la salvacion:
> En su misericordia, Dios habia prometido el “Don del Espiritu” (cf. J1 3,1-5).
> Jesus al ser bautizado en el rio Jordan recibe la plenitud del Espiritu Santo
que confirma que El es el Mesias (cf. Mt 3,13-17).
> La plenitud del Espiritu no era solamente para Jesus, sino que debia llegar a
toda la comunidad (cf. Ez 36,25-27; J1 3,1-2).
> El Sefor Jesus en repetidas ocasiones confirmo la promesa del Espiritu, y se
cumplié el dia de Pascua (cf. Jn 20,22); y en Pentecostés (cf. Hch 2,1-13).
Teniendo como base, el texto de Hechos, sobre Pentecostés, el sacramento
de la Confirmacion hace en quien lo recibe “vivir su propio pentecostés”.
> Los Apostoles prolongan esta promesa del Senor Jesis mediante la
“imposicion de las manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y en Hb 6,2, donde al rito
del bautismo sigue algin tiempo después o inmediatamente el de la

imposicion de manos).

Con el Sacramento de la Confirmacion recibimos el Espiritu Santo que
completa la gracia del Bautismo (CIC 1288), segin se lee en los Hechos de los
Apobstoles: “Estos bajaron y oraron por ellos para que recibieran el Espiritu Santo;
pues todavia no habia descendido sobre ninguno de ellos; inicamente habian sido
bautizados en el nombre del Sefior Jestis. Entonces les imponian las manos y
recibian el Espiritu Santo” (Hch 8,15-17).

En la misma celebracion del Sacramento, la Iglesia nos muestra la grandeza
del mismo, con sus signos. Ademas, en este Sacramento experimentamos también
la Misericordia divina. El Papa Benedicto XVI ensefio que la expresion de la
misericordia en el sacramento de la Confirmacion son los dones del Espiritu Santo,

que forman al cristiano para vivir en el Evangelio y ser miembros de la

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA BiBL|CA 2016

comunidad: sabiduria, entendimiento, consejo, fortaleza, piedad y temor de Dios

(falta un don).

26-30.5ept.2016 | LOS SACRAMENT OS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

4.5 El sacramento del Matrimonio. Ya no son dos, sino una sola carne
El Cédigo de Derecho Canodnico define el matrimonio con las siguientes
palabras: “La alianza matrimonial, por la que el varén y la mujer constituyen entre
si un consorcio de toda la vida, ordenado por su misma indole natural al bien de
los cényuges y a la generacion y educacion de la prole, fue elevada por Cristo

Nuestro sefior a la dignidad de sacramento entre bautizados” (CDC, 1055).

A su vez, el Catecismo nos recuerda que la Sagrada Escritura se abre con el
relato de la creacion del hombre y de la mujer a imagen y semejanza de Dios, y se
cierra con la vision de las “bodas del Cordero” (Ap 19,7.9). Esto muestra como toda
la Escritura habla del matrimonio, de su misterio, de su institucidn, del sentido que
Dios le dio, de su origen y de su fin, de sus realizaciones a lo largo de la historia de
la salvacion, inclusive, de “sus dificultades nacidas del pecado y de su renovacién

en el Senor” (Co 7,39)%.

TEXTOS SOBRE EL SACRAMENTO DEL MATRIMONIO:

> Mt19,1-9
La situacion aqui descrita, como también los relatos que siguen, deben
situarse en la zona mas alla del Jordan, Jests parte de Galilea a la regiéon de Judea,
es decir, comienza su camino hacia Jerusalén.
El evangelista describe una conversacion con los fariseos (vv. 3-9) y a continuacion
con sus discipulos (10-12), sobre el divorcio, el matrimonio, el adulterio y la

solteria.

2% cf, CDC, 1062.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

V' Prequntas de los fariseos: respuesta de Jestis

19,3-6: “;Puede uno repudiar a su mujer por un motivo cualquiera?”

Aqui la cuestion no es si el divorcio es o no licito, pues todos los judios lo
admitian, el caso era si puede uno separarse de su mujer por cualquier motivo.

El punto de partida era siempre el hecho de que un hombre podia separarse
de la mujer si no le gustaba tras haber descubierto en ella algo desagradable (Dt
24,1). Pero ;Como debia interpretarse esto de “desagradable”? ;Se refiere al
comportamiento moral de la mujer o es suficiente que por motivos estéticos ella ya
no represente nada para su esposo? la escuela del rabi Schammai interpretaba esto
de manera muy estricta y rechazaba taxativamente el divorcio por razones
arbitrarias, en tanto que la escuela del rabi Hillel aceptaba muchos motivos de
divorcio (incluso si no le gustaba como cocinaba). Es por esto por lo que los
fariseos le preguntan a Jests, en esta ocasion, acerca de su interpretacién del
repudio con la expresion por cualquier motivo.

Jests responde con una cita de las Escrituras que expresa la voluntad de
Dios en la creacion que, obviamente, los fariseos debian conocer: Dios cred al ser
humano, varén y mujer, como personas referidas reciprocamente, que se necesitan
mutuamente; la relacion de uno con el otro es tan fuerte que el hombre incluso
abandona la proteccion y seguridad de la propia familia para unirse a su pareja y
vivir junto a ella en unidad. La ulterior interpretacion de Jests de que ambos ya no
son dos, sino una carne, no solo deja claro que, segin la voluntad del creador, no
puede haber separacion, sino que ademas da a entender que, si ésta se produjese,
quedarian heridas en ambos implicados. Incluso la consecuencia conclusiva lo que
Dios unié que no lo separe el hombre ve esa uniéon del hombre y la mujer como algo
querido expresamente por Dios, partiendo, pues, de la intencién de Dios, no debe

existir el divorcio.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

v 19,7-9: “;Por qué Moisés prescribi6 dar acta de divorcio y
repudiarla?”

Los fariseos remiten ahora al acta de separacion (cf. Dt 24,1) que incluye el
divorcio, que parece contradecir la interpretacion de Jesus de que segun la
voluntad de Dios al crear es que no debe haber divorcio. Con todo, Jests confirma
nuevamente su interpretacion: Moisés permitio la separacion a causa de su dureza de
corazén, es decir, el divorcio es solo una concesion, no un mandato. Y como algo
tolerado a causa de la dureza de corazén, él mismo estda manifestando la incapacidad
de la pareja para seguir adelante con su relacidn; por lo tanto, es completamente
posible que una relacion fracase, pero esto se debe a la dureza de corazén y por
esto se permite el divorcio como excepcion. Pero aqui el divorcio da un mal
testimonio de ambos miembros de la pareja, porque pone en evidencia su
incapacidad para el vinculo. Por eso, de nuevo Jesus remite, fundamentando asi lo
dicho, a la voluntad de Dios, pues desde el comienzo no habria sido asi: segun la
intencion originaria de Dios en la creacion, no debe existir el divorcio, porque las
personas han sido creadas y establecidas una para la otra, superando, incluso, la

crisis.

> Ef5,21-33

El autor de la Carta a los Efesios da unas exhortaciones que se refieren a la
convivencia en el hogar. Para esta convivencia son de la maxima importancia la
situacion del hombre y la mujer y su relacion respectiva. Por eso, el Apdstol aborda
estos temas. Efesios 5,21 establece el principio que debe regular las relaciones entre
los diversos miembros de la familia cristiana: “sed sumisos los unos a los otros en
el temor de Cristo”, que en el lenguaje biblico, significa respeto, veneracion, amor.

Partiendo de este principio, en 5,22-24 se hace mencion de los deberes de la mujer.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Esta debe obedecer y respetar al marido (literalmente “estarle sumisa”) como hace
la Iglesia con Cristo. Lo fundamenta en una doble razon: el dato de que el marido
es cabeza de la mujer como Cristo lo es de la Iglesia, y en el ejemplo de la sumision
de la Iglesia a Cristo. Pero tal sumision, advierte Pio XI “no niega ni quita la
libertad que en pleno derecho compete a la mujer, asi por su dignidad de persona
humana como por sus nobilisimas funciones de esposa, madre y compafiera, ni la
obliga a dar satisfaccion a cualesquiera gustos del marido... sino que prohibe que
en este cuerpo que forma la familia se separe el corazén de la cabeza”.

Algunas afirmaciones en relacién con la mujer pueden parecer a primera
vista discriminatorias, sin embargo, hay que entenderse en aquel contexto socio-
cultural en que se escribia la Carta, pero que el Apostol queria darle una nueva
orientacion, desde la experiencia de Cristo con su Iglesia: Cristo, esposo, cabeza, y
la mujer, Iglesia, esposa, obediente al esposo. De hecho, en 5,25-31 se recoge los
deberes de los maridos y se les propone como modelo del amor a sus mujeres, el
amor de cristo a la Iglesia, que se entregd asi mismo por ella a la muerte.
Finalmente, en 5,31-33, Pablo descubre un sentido mas profundo que en Gn 2,24: el
matrimonio, la unién de los esposos, tal como Dios lo establecié desde el principio,
constituye una prefiguracion de la union de Cristo con la iglesia. Ahi radica el gran
misterio, y de esa perspectiva deriva el Apdstol los deberes radicales del amor y la
fidelidad que han de profesarse los esposos. Con esta comparacion Cristo le da al

matrimonio, sacramento una dignidad sobrenatural.

4.6 Sacramento del Orden Sacerdotal. Llamé a los que El quiso

> Los Doce?!

21 Cf. J. A. DIAZ HERNANDEZ, Tesis Doctoral.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Sin duda alguna, dentro de los seguidores de Jesus, el grupo de los Doce es el mas
conocido. Ellos, como grupo restringido, son constituidos por Jestis??. Estos, a su vez,
pasan a ser un grupo especial dentro del conjunto de los discipulos de Jesus, algo asi, como
una institucién simbdlica y, a la vez, sagrada; quedando confirmado en la eleccion posterior
a Matias (cf. Hch 1,12-26; Ap 21,14). Los datos del Nuevo testamento, por tanto, hablan de
la existencia de los Doce, a quienes ademas, Lucas los llama “Apdstoles”. La importancia
de los Doce en la vida de JesUs, queda reflejada en la listas de los Doce: Mateo, Marcos,
Lucas y Hechos, dejando ver claramente que este grupo permanecio grabado en la memoria

de los primeros cristianos®.

El nimero doce tiene un significado simbolico. La eleccion y constitucion de este
grupo (Mc 3,13-19 par.) tuvo para Jesus un caracter simbolico, pues el nimero doce hace
referencia claramente a los doce Patriarcas y a las doce tribus de Israel. La intencion de
Jesus al reunir en torno a si este grupo fue mostrar de forma concreta su intencién de
convocar a Israel ante la inminente intervencién de Dios en la historia®*. De lo dicho se
concluye que los Doce en torno a Jesus representan el hecho de que en Jesus Dios se vuelve
hacia la totalidad del pueblo de Israel. El pueblo de Dios es destinatario de la salvacion
traida por Cristo, y desde ahi Dios restaura en su Hijo a todos los pueblos. Ademas, La
fundacion del circulo de los Doce y su envio a predicar la Buena Nueva tiene un caracter
escatolégico: es inminente la llegada de los Gltimos tiempos, en la que todos los seres
humanos gozaran de la misericordia del Padre, que se manifiesta en la Persona de JesUs y
sus enviados. Y, por ultimo, la formacion del grupo de los Doce como gesto simbolico
intenta manifestar el hecho claro del envio por parte de Jesus a anunciar el Evangelio. Ellos

seran los encargados de continuar la obra de Jesus.

22 “para Mc y L, Jesus elige en Galilea y entre los discipulos que le siguen, a este grupo, y ambienta la
eleccion en la montafia (Mc 3,13 y Lc¢ 6,12-13). Es un circulo de discipulos formado e instituido por el Jesds
historico... El Evangelista Mateo, en un contexto diferente sitlia la eleccion de los Doce en el llamado
discurso misionero de Mt 10,1ss.”: R. GONZALEZ BLANCO “El movimiento de los seguidores de Jesus”,
Escritos del Vedat XXXI1X (2009), pp. 32-33.

2 Cf.J. D. G. DUNN, El cristianismo en sus comienzos, T. I, p. 581.

3, SILVA RETAMALES, S. GUIJARRO OPORTO, R. AGUIRRE, Kerigma, discipulado y mision, p. 69.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Los Doce son un grupo elegido por Jesus, que en los Evangelios aparecen con unas
caracteristicas propias, pero que cabe resumir del siguiente modo: “Elegidos de dos en dos,
son enviados de este mimo modo. Viven con El para compartir su mision: estan con Jess y
predican con El. El modelo de relacion discipulo-maestro que tienen con JesUs se parece al
de la vida profética, pero lo supera, pues reciben la misma autoridad del Maestro. Estan
libres de la familia, del dinero, y de ciertas estructuras religiosas judias. Dentro de este
grupo destacan: Pedro, Andres, Santiago, Juan y Judas. Socioldgicamente es un grupo
compuesto por jovenes (Santiago y Juan) y por hombres adultos, todos ellos de
procedencias econOmicas diversas: trabajadores, recaudadores de impuestos, etc.
Religiosamente el ser recaudador de impuestos es considerado como un oficio de pecador,
por lo que podemos afirmar que alguno de los discipulos de Jesus era mal visto y tenido por

pecador”25.

» Las listas y los nombres

En los Evangelios sindpticos encontramos unos textos que mencionan el
[lamamiento de Jests a los Doce con sus respectivos nombres. En ellos se destaca la
iniciativa de Jesus en la llamada de los Doce; Mateo, por ejemplo, utiliza el verbo
proskale,w (llamar, invitar, hacer venir, cf. Mt 10,1). Marcos, a su vez, emplea el verbo
poie,w (hacer, crear, constituir, instituir, cf. Mc 3,16). Lucas, utiliza el verbo evkle,gw
(elegir, escoger, cf. Lc 6,13). Todos estos verbos griegos indican que es Jesus quien llamay
funda el grupo de los Doce®. Ademas, en estos mismos textos se refleja cémo el circulo de
los Doce en cuanto tal era muy diverso. La mayoria de ellos venian de familias judias
tradicionales y llevaban por supuesto nombres hebreos; sin embargo, Andrés y Felipe,
(nombres de origen griego) junto con Simon, que procedian de Betsaida, dan muestra de
haber vivido en ambientes mas helenizados. Seguramente Felipe y Andrés hablaban griego,
ya que en alguna ocasion hicieron de intermediarios entre un grupo de personas que
hablaban griego, y Jesus (cf. Jn 12,20-22)*".

» R. GONZALEZ BLANCO “El movimiento de los seguidores de Jesus”, Escritos del Vedat XXXIX (2209),
pp. 33-34; cf ademas, A. RODRIGUEZ CARMONA “Discipulado. Eclesiologia”, R. AGUIRRE
MONASTERIO, - A. RODRIGUEZ CARMONA, Evangelios sindpticos y Hechos de los Apéstoles, Vol. 6,
Estella [Navarra] 1994, 22 ed., pp. 146-147.

% Cf. L. A. MONTES PERAL, Tras las huellas de Jesus, pp. 33-34.

%" Cf. J. A. PAGOLA, Jests. Aproximacion historica, Madrid 2007, 5% ed., p. 275.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA BiBL|CA 2016

26-30.5ept.2016 | LOS SACRAMENT OS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

Dentro del Nuevo Testamento encontramos cuatro listas con los nombres de los

Doce: tres en los sindpticos y una en Hechos?®.
Mt 10,2-4 Mc 3,16-19 Lc 6,13b-16 Hch 1,13

Los nombres de los | Instituyo a los Eligié entre ellos a

doce apdstoles son: | Doce: Doce, a los que

[lamo también
apostoles:

Simon Pedro Simon Pedro Simon Pedro Pedro

Andrés, su hermano | Santiago (hijo de Andrés, su hermano | j,an

Santiago (hijo de Zebedeo) Santiago Santiago
Zebedeo) Juan, hermano de Juan Andrés

Juan, el hermano de | Santiago

Santiago Andrés

Felipe Felipe Felipe .

Bartolomé Bartolomé Bart%|0mé 'T’?)Ir:?:s

Tomas Mateo Mateo Bartolomé
Mateo Tomas Tomas Mateo

Se;?tiago (hijo de Sall?tiago (hijo de Santiago (de Alfeo) Santiago (de Alfeo)
Alfeo) Alfeo) Simén el Zelota Simén el Zelota
Tadeo Tadeo Judas (de) Santiago | jydas (de) Santiago
Simoén el Cananeo Simon el Cananeo Judas Iscariote

Judas Iscariote Judas Iscariote

> Otras consideraciones

En la Constitucion Dogmaética Lumen Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la
institucion de los doce apdstoles, se expresa la finalidad de estos en los mismos términos en
que hemos sefialado: “Jesus, después de orar, llamé a los que El quiso y eligi6 a Doce para
que estuvieran con El y para enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. Mc 3,13-19; Mt
10,1-42); a éstos los llam6 Apostoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a modo de colegio,
donde Pedro estaria al frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este grupo lo envia,
participando de su potestad, para extender el discipulado a todas las gentes (cf. Mt 28,16-
20; Mc 16,15; Lc 24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, prolongar la Iglesia,
pastoreandola, sirviéndola, con la guia del Sefior, ««todos los dias hasta el fin del mundo»»

(Mt 28,20)”. El texto de Concilio concluye con estas palabras: “Los Apostoles, pues,

2 cf. A. AMMASSARI, | Dodici, note esegetiche sulla vocazione degli apostoli, Roma 1982.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia



Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

predicando en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), recibido por los oyentes bajo la
accion del Espiritu Santo, congregan la Iglesia universal que el Sefior fundd en los
Apostoles y edifico sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, siendo el propio Cristo Jesus
la piedra angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”29.

En efecto, el ministerio de los Obispos continda hoy la mision de los Doce vy, en la

comunién ministerial con los Obispos, también participan los presbiteros y los diaconos.
» Pueblo sacerdotal

En el NT los seguidores de Jesus reciben el nombre de discipulos, que al final del
Evangelio de Mateo, como hemos dicho, se entra en este circulo a través del Bautismo,
constituyendo asi un pueblo sacerdotal. En el AT el pueblo de Israel, en su totalidad es
Ilamado a ejercer el sacerdocio (cf. Ex 19,6; Is 66,20-21). Sin embargo, Dios mismo escoge
una tribu del pueblo para ejercer el sacerdocio (cf. Nm 8,14-19) y, a los descendientes de

Aardén en particular (cf. Ex 28,1-2).

Por su parte, en el NT toda la comunidad cristiana es reconocida como pueblo
sacerdotal (1 Pe 2,9), esto es consecuencia del reconocimiento de Jesucristo como Sumo y
eterno Sacerdote (cf. Hb 4,14-16) y de la participacién que en él tiene todo discipulo de
Jesus por el bautismo. Por eso, Pablo invita a todo cristiano a ofrecerse a si mismo en este
culto espiritual (Rm 12,1). Este es el sacerdocio comun, fruto del Bautismo, diferente del

sacerdocio ministerial obra del sacramento del Orden.

Por otra parte, los escritos del NT también dan evidencia de un ministerio al servicio
de la comunidad. Ademas de la identificacion de los Doce y del término Apoéstol que
defiende Pablo (cf. 2 Cor 2,14-6,10), la funcién de pastor exige un cuidado especial de la
comunidad, al estilo de Jesus, el Buen Pastor (cf. Jn 10; 21,15-17).

» Hagan esto en memoria mia: Lc 22,19

En estos versos, Lucas concuerda con Pablo. Lo que Jesus da es su mismo Cuerpo

que va a ser sacrificado en la cruz, serd entregado. Con Pablo, Lucas conserva la orden

2 |_umen Gentium, n. 19.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

importante de la perpetuacion. Pablo repetira la orden también en el caliz donde Lucas la
omite. Los discipulos quedan asi obligados a hacer “esto” en memoria de Jesus. La Cena
Pascual y la mayoria de las fiestas judias eran celebraciones conmemorativas, que debia ser
festejada como recuerdo de la redencion egipcia (cf. Ex 12,14). Los discipulos deben
repetir, en memoria de JesUs, lo que El acaba de hacer y decir. La cena cristiana sera la
celebracion conmemorativa que perpetuard vivo el hecho de la muerte de Jests y de su obra
de redencidn. Esta orden conmemorativa no puede ser puesta en duda, no sélo por el doble
testimonio paralelo de 1 Cor y Lucas, sino también por la practica constante de todas las
iglesias, a partir de los origenes méas remotos, conservados en Act. 1 Cor 11,26 que nos dice
que la cena eucaristica es conmemorativa y anuncio de la pasion del Sefior, hasta que venga

en su parusia.

4.7 Uncién de los enfermos. Una caricia misericordiosa de Dios

El CIC citando la Lumen Gentium afirma: “Con la sagrada uncion de los enfermos y
con la oracién de los presbiteros, toda la Iglesia entera encomienda a los enfermos al sefior
sufriente y glorificado para que los alivie y los salve. Incluso los anima a unirse libremente

a la pasion y muerte de Cristo; y contribuir, asi, al bien del pueblo de Dios™*.

» Santiago 5,13-16

El mismo Catecismo afirma que la enfermedad y el sufrimiento estan presentes en la
vida del ser humano. En la enfermedad, el hombre experimenta su impotencia, sus limites y
su finitud. Ella nos puede conducir a la angustia, incluso a la rebelion contra Dios. Pero
también puede hacer a la persona mas madura, ayudandola a discernir en la vida lo que es
esencial apartandose de lo que no lo es. Con mucha frecuencia, la enfermedad empuja a la

busqueda de Dios.

En el AT el hombre vivia la enfermedad de cara a Dios, ante El se lamenta por su
situacion (cf. Sal 38) y del El que es el Sefior de la vida y de la muerte implora la curacion
(cf. Sal 6,3); la enfermedad es camino de conversion (cf. Sal 38,5) y el perddn de Dios

inaugura la curacion (cf. Sal 32,5).

% cpC, 1499; LG, 11.

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




Animacion Biblica de la Pastoral | SEMANA B|’BL|CA 2016

En el NT, Cristo se presenta como Dios misericordioso ante los enfermos, por eso
sana a muchos de esa realidad (cf. Mt 4,24), son signos de la llegada del Reino de Dios (cf.
Lc 7,16; Mc 2,5-12). Se identifica plenamente con ellos (cf. Mt 25,36). A sus discipulos los
envia con unos encargos precisos, entre ellos vivir la compasion con los enfermos (cf. Mc
6,12-13; 16,17-18; Hch 9,34).

Sobre la base de estos datos, podemos decir que la Iglesia recibid este encargo de
Jesus, apoyados ademds en Sant 5,13-16. Lo caracteristico de este sacramento, como
expresa su nombre, consiste en la uncion de los enfermos con aceite, acompafiada de
determinadas oraciones. A través del presbitero, Cristo en persona se acerca al enfermo y le
muestra la misericordia del Padre. Lo que se pide en la Carta de Santiago, es que el
sacerdote haga los mismos gestos de los discipulos cuando son enviados por Jesus (cf. Mc
6,13). Este gesto, que implica un contacto fisico, significa la cercania de Dios que acaricia
con amor quien esta débil a causa de la enfermedad o de la vejez y que se manifiesta
también con las palabras que lo acompafian, pues expresan que se invoca la ayuda del
Sefior. A través de este sacramento el enfermo puede sentir el alivio y la curacion y la
fortaleza en la situacion vivida. Asi como el perdon de los pecados, si el enfermo no ha

podido obtenerlo por el sacramento de la Penitencia (CIC 1532).

26-30.sept.2016 | LOS SACRAMENTOS: una selfie de la misericordia de Dios en la Iglesia




