
ANIMACIÓN BÍBLICA DE LA PASTORAL

semana bíbl ica
Los Sacramentos
una “selfie” de la Misericordia de Dios

en la Iglesia

P. José Antonio Díaz Hernández



INTRODUCCIÓN

  En la bula de convocación del 
jubileo extraordinario de la 
misericordia, MisericordiaeVultus, se 
dice: “Jesucristo es el rostro de la 
misericordia del Padre”.

 Pero, al llegar la plenitud de los 
tiempos, envió Dios a su Hijo, nacido 
de mujer, nacido bajo la ley, para 
rescatar a los que se hallaban bajo la 
ley,  para que recibiéramos la 
condición de hijos” (Gal 4,4-5).

  El sustantivo “Dios” va antepuesto 
del artículo determinado o` qeo.j y, 
denomina, por tanto, como en otras 
partes del Nuevo Testamento, a Dios 
Padre

Significado de la Palabra Sacramento

   Hay que distinguir entre el término 
“sacramento” y su concepto.

   El vocablo “sacramento” es de 
origen profano y su concepto 
teológico actual supone un largo 
esfuerzo clarificador de la fe durante 
los primeros siglos de la Iglesia. Lo 
que sí encontramos en la Biblia, sobre 
todo en el NT, son los elementos 
esenciales del concepto de 
sacramento.

   El término “sacramento”, aplicado 
al Bautismo y Eucaristía aparece, por 
primera vez, en Tertuliano (aprox. 

semana bíblica, 2016

entre los años 150 y 220).
  
  Más tarde, San Agustín, definió 
acertadamente los sacramentos de la 
Iglesia como signos sagrados y 
“palabra visible” de Dios que 
comunican la salvación, siendo 
Cristo su verdadero ministro.

   Con Santo Tomás, cuya doctrina 
asumió el C. de Trento, se llegó a la 
formulación teológica definitiva de 
la doctrina sacramental. La teología 
sacramental a partir del Concilio 
Vaticano II ha desarrollado y puesto 
de relieve aspectos que ya habían 
sido apuntados por los Padres:

-El sacramento como palabra Eficaz 
(San Agustín).
-Celebración de toda la Iglesia y la 
participación de toda la comunidad 
eclesial local (San Cirilo de 
Jerusalén).

SACRAMENTOS DERIVADOS 
DE JESÚS

Planteamiento de la Cuestión: los 
Sacramentos y su relación con la 

Historia de la Salvación

  En relación a este tema hagamos 
dos preguntas:

  ¿Ha instituido Jesús acciones 
sacramentales que signifiquen y 
confieran la salvación, cuya 
realización encomendó a la Iglesia 
en la persona de los Apóstoles? ¿En 
qué medida se asemejan y 

distinguen los sacramentos 
instituidos por Jesús y 
practicados por la Iglesia de 
los hechos salvíficos 
narrados en el AT?

  La comparación de los 
sacramentos de la Iglesia 
con los hechos más 
sobresalientes de la historia 
de la salvación, como:
-La salida de Egipto y cena 
del cordero pascual.
-El don de la Ley en el Sinaí 
y la circuncisión.
-Y, de manera especial, con 
las acciones salvíficas de 
Jesús.
-El día de Pentecostés

Aspectos Teológicos

  Según el C. V. II., Dios se 
ha manifestado en la 
historia “por medio de 
obras y palabras, 
esencialmente ligadas entre 
sí” (DV 1,2).

  Con ello, el Vaticano II 
quiere decir, que la historia 
de la salvación tiene una 
estructura esencialmente 
sacramental: revelación y 
salvación en y por medio de 
Jesucristo: sacramento 
original, “sacramentum 
coniunctum”.

   Del “sacramento 
original”, que es Jesús 
“glorificado” (cf. Jn 7,39), 
se deriva la Iglesia, que es 
llamada con razón 
“sacramento fundamental”, 

cuyas ramificaciones son los siete 
sacramentos.

LA IGLESIA 
ENCARGADA DE 
PROLONGAR LA OBRA 
DE JESÚS 
SACRAMENTALMENTE

SACRAMENTO DEL BAUTISMO

Mateo 28, 18b - 20

Contexto: La perícopa cierra el conjunto 
del Evangelio y, más inmediatamente, los 
relatos de Pascua.
Estructura del texto: El pasaje del envío 
misionero se compone, a su vez, de tres 
partes: Una declarativa (28, 18b); otra 
exhortativa (28, 19. 20ª) y finalmente otra 
declarativa (28, 20b).
Bautizando (bapti,zontej): El verbo griego 
βαπτίζω significa sumergirse o lavarse, 
buscando una purificación o limpieza 
cultual, o la conversión de vida.

   En líneas generales, el bautismo de Juan 
conllevaba varios elementos: los que se 
acercaban a recibirlo reconocían ante Juan 
sus pecados (Mc 1, 5); además  ese 
bautismo sólo se podía recibir una vez, 

pues seguramente estaba vinculado al 
convencimiento de que había llegado la 
última hora (Mt 3,1-2.10; Lc 3,7ss). En Mc 
1,4  (Lc 3,3) se enuncia el objetivo del 
bautismo de Juan: “…de conversión para el 
perdón de los pecados”.

   El propio Juan el Bautista habló de otro 
bautismo que se encuentra atestiguado tanto 
en Mateo como Lucas y Marcos: “Yo os 
bautizo con agua para conversión; pero aquel 
que viene detrás de mí es más fuerte que yo, 
y no soy digno de llevarle las sandalias. Él os 
bautizará en Espíritu Santo y fuego” (Mt 
3,11; Lc 3,16= Q; cf. Mt 3,14; Mc 1,7-8).

  En Mateo 28, 19 al hablar del bautismo, 
Jesús ordena la forma como tiene que 
administrarse: “en el nombre del Padre y del 
Hijo y del Espíritu Santo”. 

Hch 19,1-7

  En los Hechos de los Apóstoles se habla 
muchas veces del Bautismo, y 
concretamente con la expresión “Bautizar en 
el nombre de Jesucristo”, que se trata de un 
modo de hablar, más que de la fórmula ritual 
del Bautismo.

Romanos 6, 1 - 11

  “¿Qué diremos, pues? ¿Que debemos 
permanecer en el pecado para que la gracia 
se multiplique? ¡De ningún modo! 2Nosotros 
ya hemos muerto al pecado; ¿cómo vamos a 
seguir entonces viviendo en él? 3¿O es que 
ignoráis que cuantos fuimos bautizados en 
Cristo Jesús fuimos incorporados a su 
muerte? 4 Por medio del bautismo fuimos, 
pues, sepultados con él en la muerte, a fin de 
que, al igual que Cristo resucitó de entre los 
muertos mediante la portentosa actuación del 
Padre, así también nosotros vivamos una 

vida nueva. 5 Porque si hemos 
sido injertados en él por una 
muerte semejante a la suya, 
también lo estaremos por una 
resurrección semejante. 6 
Sabemos así que nuestro hombre 
viejo fue crucificado con él, a fin 
de que fuera destruida nuestra 
naturaleza transgresora y 
dejáramos de ser esclavos del 
pecado. 7 Pues el que está 
muerto queda libre del pecado. 8 
Y si hemos muerto con Cristo, 
creemos que también viviremos 
con él, 9 pues sabemos que 
Cristo, una vez resucitado de 
entre los muertos, ya no vuelve a 
morir, y que la muerte carece ya 
de poder sobre él. 10 Su muerte 
implicó morir al pecado de una 
vez para siempre; mas su vida es 
un vivir para Dios. 11 En 
consecuencia, también vosotros 
debéis consideraros muertos al 
pecado y vivos para Dios en 
Cristo Jesús”.

Conclusiones

-El bautismo Cristiano se 
diferencia del bautismo de Juan.
-El Espíritu Santo en el 
Bautismo cristiano es el artífice 
principal.
-Nos hace hijos de Dios (1 Jn 3, 
1).
-Por último, el bautismo además 
produce un sin número de gracia 
de Dios en nuestra vida.



INTRODUCCIÓN

  En la bula de convocación del 
jubileo extraordinario de la 
misericordia, MisericordiaeVultus, se 
dice: “Jesucristo es el rostro de la 
misericordia del Padre”.

 Pero, al llegar la plenitud de los 
tiempos, envió Dios a su Hijo, nacido 
de mujer, nacido bajo la ley, para 
rescatar a los que se hallaban bajo la 
ley,  para que recibiéramos la 
condición de hijos” (Gal 4,4-5).

  El sustantivo “Dios” va antepuesto 
del artículo determinado o` qeo.j y, 
denomina, por tanto, como en otras 
partes del Nuevo Testamento, a Dios 
Padre

Significado de la Palabra Sacramento

   Hay que distinguir entre el término 
“sacramento” y su concepto.

   El vocablo “sacramento” es de 
origen profano y su concepto 
teológico actual supone un largo 
esfuerzo clarificador de la fe durante 
los primeros siglos de la Iglesia. Lo 
que sí encontramos en la Biblia, sobre 
todo en el NT, son los elementos 
esenciales del concepto de 
sacramento.

   El término “sacramento”, aplicado 
al Bautismo y Eucaristía aparece, por 
primera vez, en Tertuliano (aprox. 

entre los años 150 y 220).
  
  Más tarde, San Agustín, definió 
acertadamente los sacramentos de la 
Iglesia como signos sagrados y 
“palabra visible” de Dios que 
comunican la salvación, siendo 
Cristo su verdadero ministro.

   Con Santo Tomás, cuya doctrina 
asumió el C. de Trento, se llegó a la 
formulación teológica definitiva de 
la doctrina sacramental. La teología 
sacramental a partir del Concilio 
Vaticano II ha desarrollado y puesto 
de relieve aspectos que ya habían 
sido apuntados por los Padres:

-El sacramento como palabra Eficaz 
(San Agustín).
-Celebración de toda la Iglesia y la 
participación de toda la comunidad 
eclesial local (San Cirilo de 
Jerusalén).

SACRAMENTOS DERIVADOS 
DE JESÚS

Planteamiento de la Cuestión: los 
Sacramentos y su relación con la 

Historia de la Salvación

  En relación a este tema hagamos 
dos preguntas:

  ¿Ha instituido Jesús acciones 
sacramentales que signifiquen y 
confieran la salvación, cuya 
realización encomendó a la Iglesia 
en la persona de los Apóstoles? ¿En 
qué medida se asemejan y 

distinguen los sacramentos 
instituidos por Jesús y 
practicados por la Iglesia de 
los hechos salvíficos 
narrados en el AT?

  La comparación de los 
sacramentos de la Iglesia 
con los hechos más 
sobresalientes de la historia 
de la salvación, como:
-La salida de Egipto y cena 
del cordero pascual.
-El don de la Ley en el Sinaí 
y la circuncisión.
-Y, de manera especial, con 
las acciones salvíficas de 
Jesús.
-El día de Pentecostés

Aspectos Teológicos

  Según el C. V. II., Dios se 
ha manifestado en la 
historia “por medio de 
obras y palabras, 
esencialmente ligadas entre 
sí” (DV 1,2).

  Con ello, el Vaticano II 
quiere decir, que la historia 
de la salvación tiene una 
estructura esencialmente 
sacramental: revelación y 
salvación en y por medio de 
Jesucristo: sacramento 
original, “sacramentum 
coniunctum”.

   Del “sacramento 
original”, que es Jesús 
“glorificado” (cf. Jn 7,39), 
se deriva la Iglesia, que es 
llamada con razón 
“sacramento fundamental”, 

semana bíblica, 2016

cuyas ramificaciones son los siete 
sacramentos.

LA IGLESIA 
ENCARGADA DE 
PROLONGAR LA OBRA 
DE JESÚS 
SACRAMENTALMENTE

SACRAMENTO DEL BAUTISMO

Mateo 28, 18b - 20

Contexto: La perícopa cierra el conjunto 
del Evangelio y, más inmediatamente, los 
relatos de Pascua.
Estructura del texto: El pasaje del envío 
misionero se compone, a su vez, de tres 
partes: Una declarativa (28, 18b); otra 
exhortativa (28, 19. 20ª) y finalmente otra 
declarativa (28, 20b).
Bautizando (bapti,zontej): El verbo griego 
βαπτίζω significa sumergirse o lavarse, 
buscando una purificación o limpieza 
cultual, o la conversión de vida.

   En líneas generales, el bautismo de Juan 
conllevaba varios elementos: los que se 
acercaban a recibirlo reconocían ante Juan 
sus pecados (Mc 1, 5); además  ese 
bautismo sólo se podía recibir una vez, 

pues seguramente estaba vinculado al 
convencimiento de que había llegado la 
última hora (Mt 3,1-2.10; Lc 3,7ss). En Mc 
1,4  (Lc 3,3) se enuncia el objetivo del 
bautismo de Juan: “…de conversión para el 
perdón de los pecados”.

   El propio Juan el Bautista habló de otro 
bautismo que se encuentra atestiguado tanto 
en Mateo como Lucas y Marcos: “Yo os 
bautizo con agua para conversión; pero aquel 
que viene detrás de mí es más fuerte que yo, 
y no soy digno de llevarle las sandalias. Él os 
bautizará en Espíritu Santo y fuego” (Mt 
3,11; Lc 3,16= Q; cf. Mt 3,14; Mc 1,7-8).

  En Mateo 28, 19 al hablar del bautismo, 
Jesús ordena la forma como tiene que 
administrarse: “en el nombre del Padre y del 
Hijo y del Espíritu Santo”. 

Hch 19,1-7

  En los Hechos de los Apóstoles se habla 
muchas veces del Bautismo, y 
concretamente con la expresión “Bautizar en 
el nombre de Jesucristo”, que se trata de un 
modo de hablar, más que de la fórmula ritual 
del Bautismo.

Romanos 6, 1 - 11

  “¿Qué diremos, pues? ¿Que debemos 
permanecer en el pecado para que la gracia 
se multiplique? ¡De ningún modo! 2Nosotros 
ya hemos muerto al pecado; ¿cómo vamos a 
seguir entonces viviendo en él? 3¿O es que 
ignoráis que cuantos fuimos bautizados en 
Cristo Jesús fuimos incorporados a su 
muerte? 4 Por medio del bautismo fuimos, 
pues, sepultados con él en la muerte, a fin de 
que, al igual que Cristo resucitó de entre los 
muertos mediante la portentosa actuación del 
Padre, así también nosotros vivamos una 

vida nueva. 5 Porque si hemos 
sido injertados en él por una 
muerte semejante a la suya, 
también lo estaremos por una 
resurrección semejante. 6 
Sabemos así que nuestro hombre 
viejo fue crucificado con él, a fin 
de que fuera destruida nuestra 
naturaleza transgresora y 
dejáramos de ser esclavos del 
pecado. 7 Pues el que está 
muerto queda libre del pecado. 8 
Y si hemos muerto con Cristo, 
creemos que también viviremos 
con él, 9 pues sabemos que 
Cristo, una vez resucitado de 
entre los muertos, ya no vuelve a 
morir, y que la muerte carece ya 
de poder sobre él. 10 Su muerte 
implicó morir al pecado de una 
vez para siempre; mas su vida es 
un vivir para Dios. 11 En 
consecuencia, también vosotros 
debéis consideraros muertos al 
pecado y vivos para Dios en 
Cristo Jesús”.

Conclusiones

-El bautismo Cristiano se 
diferencia del bautismo de Juan.
-El Espíritu Santo en el 
Bautismo cristiano es el artífice 
principal.
-Nos hace hijos de Dios (1 Jn 3, 
1).
-Por último, el bautismo además 
produce un sin número de gracia 
de Dios en nuestra vida.



INTRODUCCIÓN

  En la bula de convocación del 
jubileo extraordinario de la 
misericordia, MisericordiaeVultus, se 
dice: “Jesucristo es el rostro de la 
misericordia del Padre”.

 Pero, al llegar la plenitud de los 
tiempos, envió Dios a su Hijo, nacido 
de mujer, nacido bajo la ley, para 
rescatar a los que se hallaban bajo la 
ley,  para que recibiéramos la 
condición de hijos” (Gal 4,4-5).

  El sustantivo “Dios” va antepuesto 
del artículo determinado o` qeo.j y, 
denomina, por tanto, como en otras 
partes del Nuevo Testamento, a Dios 
Padre

Significado de la Palabra Sacramento

   Hay que distinguir entre el término 
“sacramento” y su concepto.

   El vocablo “sacramento” es de 
origen profano y su concepto 
teológico actual supone un largo 
esfuerzo clarificador de la fe durante 
los primeros siglos de la Iglesia. Lo 
que sí encontramos en la Biblia, sobre 
todo en el NT, son los elementos 
esenciales del concepto de 
sacramento.

   El término “sacramento”, aplicado 
al Bautismo y Eucaristía aparece, por 
primera vez, en Tertuliano (aprox. 

entre los años 150 y 220).
  
  Más tarde, San Agustín, definió 
acertadamente los sacramentos de la 
Iglesia como signos sagrados y 
“palabra visible” de Dios que 
comunican la salvación, siendo 
Cristo su verdadero ministro.

   Con Santo Tomás, cuya doctrina 
asumió el C. de Trento, se llegó a la 
formulación teológica definitiva de 
la doctrina sacramental. La teología 
sacramental a partir del Concilio 
Vaticano II ha desarrollado y puesto 
de relieve aspectos que ya habían 
sido apuntados por los Padres:

-El sacramento como palabra Eficaz 
(San Agustín).
-Celebración de toda la Iglesia y la 
participación de toda la comunidad 
eclesial local (San Cirilo de 
Jerusalén).

SACRAMENTOS DERIVADOS 
DE JESÚS

Planteamiento de la Cuestión: los 
Sacramentos y su relación con la 

Historia de la Salvación

  En relación a este tema hagamos 
dos preguntas:

  ¿Ha instituido Jesús acciones 
sacramentales que signifiquen y 
confieran la salvación, cuya 
realización encomendó a la Iglesia 
en la persona de los Apóstoles? ¿En 
qué medida se asemejan y 

distinguen los sacramentos 
instituidos por Jesús y 
practicados por la Iglesia de 
los hechos salvíficos 
narrados en el AT?

  La comparación de los 
sacramentos de la Iglesia 
con los hechos más 
sobresalientes de la historia 
de la salvación, como:
-La salida de Egipto y cena 
del cordero pascual.
-El don de la Ley en el Sinaí 
y la circuncisión.
-Y, de manera especial, con 
las acciones salvíficas de 
Jesús.
-El día de Pentecostés

Aspectos Teológicos

  Según el C. V. II., Dios se 
ha manifestado en la 
historia “por medio de 
obras y palabras, 
esencialmente ligadas entre 
sí” (DV 1,2).

  Con ello, el Vaticano II 
quiere decir, que la historia 
de la salvación tiene una 
estructura esencialmente 
sacramental: revelación y 
salvación en y por medio de 
Jesucristo: sacramento 
original, “sacramentum 
coniunctum”.

   Del “sacramento 
original”, que es Jesús 
“glorificado” (cf. Jn 7,39), 
se deriva la Iglesia, que es 
llamada con razón 
“sacramento fundamental”, 

cuyas ramificaciones son los siete 
sacramentos.

LA IGLESIA 
ENCARGADA DE 
PROLONGAR LA OBRA 
DE JESÚS 
SACRAMENTALMENTE

SACRAMENTO DEL BAUTISMO

Mateo 28, 18b - 20

Contexto: La perícopa cierra el conjunto 
del Evangelio y, más inmediatamente, los 
relatos de Pascua.
Estructura del texto: El pasaje del envío 
misionero se compone, a su vez, de tres 
partes: Una declarativa (28, 18b); otra 
exhortativa (28, 19. 20ª) y finalmente otra 
declarativa (28, 20b).
Bautizando (bapti,zontej): El verbo griego 
βαπτίζω significa sumergirse o lavarse, 
buscando una purificación o limpieza 
cultual, o la conversión de vida.

   En líneas generales, el bautismo de Juan 
conllevaba varios elementos: los que se 
acercaban a recibirlo reconocían ante Juan 
sus pecados (Mc 1, 5); además  ese 
bautismo sólo se podía recibir una vez, 

semana bíblica, 2016

pues seguramente estaba vinculado al 
convencimiento de que había llegado la 
última hora (Mt 3,1-2.10; Lc 3,7ss). En Mc 
1,4  (Lc 3,3) se enuncia el objetivo del 
bautismo de Juan: “…de conversión para el 
perdón de los pecados”.

   El propio Juan el Bautista habló de otro 
bautismo que se encuentra atestiguado tanto 
en Mateo como Lucas y Marcos: “Yo os 
bautizo con agua para conversión; pero aquel 
que viene detrás de mí es más fuerte que yo, 
y no soy digno de llevarle las sandalias. Él os 
bautizará en Espíritu Santo y fuego” (Mt 
3,11; Lc 3,16= Q; cf. Mt 3,14; Mc 1,7-8).

  En Mateo 28, 19 al hablar del bautismo, 
Jesús ordena la forma como tiene que 
administrarse: “en el nombre del Padre y del 
Hijo y del Espíritu Santo”. 

Hch 19,1-7

  En los Hechos de los Apóstoles se habla 
muchas veces del Bautismo, y 
concretamente con la expresión “Bautizar en 
el nombre de Jesucristo”, que se trata de un 
modo de hablar, más que de la fórmula ritual 
del Bautismo.

Romanos 6, 1 - 11

  “¿Qué diremos, pues? ¿Que debemos 
permanecer en el pecado para que la gracia 
se multiplique? ¡De ningún modo! 2Nosotros 
ya hemos muerto al pecado; ¿cómo vamos a 
seguir entonces viviendo en él? 3¿O es que 
ignoráis que cuantos fuimos bautizados en 
Cristo Jesús fuimos incorporados a su 
muerte? 4 Por medio del bautismo fuimos, 
pues, sepultados con él en la muerte, a fin de 
que, al igual que Cristo resucitó de entre los 
muertos mediante la portentosa actuación del 
Padre, así también nosotros vivamos una 

vida nueva. 5 Porque si hemos 
sido injertados en él por una 
muerte semejante a la suya, 
también lo estaremos por una 
resurrección semejante. 6 
Sabemos así que nuestro hombre 
viejo fue crucificado con él, a fin 
de que fuera destruida nuestra 
naturaleza transgresora y 
dejáramos de ser esclavos del 
pecado. 7 Pues el que está 
muerto queda libre del pecado. 8 
Y si hemos muerto con Cristo, 
creemos que también viviremos 
con él, 9 pues sabemos que 
Cristo, una vez resucitado de 
entre los muertos, ya no vuelve a 
morir, y que la muerte carece ya 
de poder sobre él. 10 Su muerte 
implicó morir al pecado de una 
vez para siempre; mas su vida es 
un vivir para Dios. 11 En 
consecuencia, también vosotros 
debéis consideraros muertos al 
pecado y vivos para Dios en 
Cristo Jesús”.

Conclusiones

-El bautismo Cristiano se 
diferencia del bautismo de Juan.
-El Espíritu Santo en el 
Bautismo cristiano es el artífice 
principal.
-Nos hace hijos de Dios (1 Jn 3, 
1).
-Por último, el bautismo además 
produce un sin número de gracia 
de Dios en nuestra vida.



semana bíblica, 2016

SACRAMENTO DE LA 
CONFIRMACIÓN: MI PROPIO 

PENTECOSTÉS

   En relación con el Sacramento 
de la Confirmación, el Catecismo 
de la Iglesia Católica dirá: “con el 
Bautismo y la Eucaristía, el 
sacramento de la Confirmación 
constituye el conjunto de los 
‹‹sacramentos de la iniciación 
cristiana›› cuya unidad debe ser 
salvaguardada”. 

-El origen de este Sacramento lo 
encontramos en el actuar mismo 
de Dios, presente en la historia de 
la salvación:
1. En su misericordia, Dios había 
prometido el “Don del Espíritu” (cf. 
Jl 3,1-5).

2. Jesús al ser bautizado en el río 
Jordán recibe la plenitud del Espíritu 
Santo que confirma que Él es el 
Mesías (cf. Mt 3,13-17).
3. La plenitud del Espíritu no 
era solamente para Jesús, sino que 
debía llegar a toda la comunidad (cf. 
Ez 36,25-27; Jl3,1-2).
4. El Señor Jesús en repetidas 
ocasiones confirmó la promesa del 
Espíritu, y se cumplió el día de 
Pascua (cf. Jn 20,22); y en 
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). 
5. Los Apóstoles prolongan 
esta promesa del Señor Jesús 
mediante la “imposición de las 
manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y 
en Hb 6,2, donde al rito del bautismo 
sigue algún tiempo después o 
inmediatamente el de la imposición 
de manos).

SACRAMENTO DE LA EUCARISTIA: 
ALIMENTADOS CON LA CARNE Y LA 

SANGRE DEL SEÑOR

JUAN 6

Contexto General:  
   Después de Judea y Samaría, le toca a 
Galilea recibir la invitación a prestar su fe al 
enviado de Dios. Dividamos el capítulo 6 en 
cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15). 
2. Jesús camina sobre el lago (6,16-21).
3. El Pan del cielo (6,22-59).
4. La opción en favor o en contra de Jesús.

Me centraré en algunos aspectos de estos 4 
episodios:

     1. 
  El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15).  El texto joánico es muy 
parecido al de la tradición común. En 
continuidad con el relato de los panes 
multiplicados por Eliseo, este episodio se 
refiere seis veces en los evangelios (Mt 
14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 
15,32-39 = Mc 8,1-10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 
4,42-44), sin duda en virtud de la 
interpretación eucarística que aparece en todas 
las recensiones. Por otra parte, esto deja 
suponer un fundamento histórico. 

   2.
   El Pan del cielo (6,22-59).La gente sale en 
búsqueda no de Jesús sino del alimento 
material: ‘‘En verdad en verdad os digo: 
vosotros me buscáis, no porque habéis visto 
señales, sino porque habéis comido de los 
panes y os habéis saciados” (6,26).

- Los Judíos murmuran porque Jesús dice que 

es el pan vivo bajado del cielo 
(6, 41-51).
-Nuevamente los judíos en 6,52 
se preguntan: ¿Cómo puede 
éste darnos a comer su carne?

-‘‘En verdad, en verdad os digo: 
si no coméis la carne del Hijo 
del hombre, y no bebéis su 
sangre, no tenéis vida en 
vosotros. El que come mi carne 
y bebe mi sangre, tiene vida 
eterna, y yo le resucitaré el 
último día. Porque mi carne es 
verdadera comida y mi sangre 
es verdadera bebida. El que 
come mi carne y bebe mi 
sangre, permanece en mí y yo 
en él… ” (6,52-59).

SACRAMENTO DE LA 
RECONCILIACIÓN: 

VOLVER A CASA

   La misericordia del Señor es 
infinita. El capítulo 15 del 
Evangelio de San Lucas nos 
ilustra sobre esto. Este capítulo, 
con sus tres parábolas, es la 
sección por antonomasia de la 
misericordia divina:
-Parábola de la oveja perdida 
(1-7).
-Parábola de la dracma perdida 
(8-10).
-Parábola del Padre 
Misericordioso (11-32).

  

Conclusiones: 
   El perdón que Dios me ofrece por la 
confesión es gratuito, pero me pide 
actos y pasos plenamente conscientes:

1. Reconocer el pecado, que hemos 
abandonado a Dios y su amor por otros 
ídolos y amores. 

2. Dejarse reconciliar por Dios, como 
dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20).

3. Recibo del Padre Dios el perdón a 
través del ministerio del sacerdote que 
escucha en nombre suyo mi confesión. 

4. El sacramento me reconcilia con 
Dios y con mis hermanos. 

SACRAMENTO DE LA UNCIÓN DE 
LOS ENFERMOS: UNA CARICIA 

MISERICORDIOSA DE DIOS

  El CIC citando la Lumen Gentium 
afirma: “Con la sagrada unción de los 
enfermos y con la oración de los 
presbíteros, toda la Iglesia entera 
encomienda a los enfermos al señor 
sufriente y glorificado para que los 
alivie y los salve. Incluso los anima a 
unirse libremente a la pasión y muerte 
de Cristo; y contribuir, así, al bien del 
pueblo de Dios”. CDC, 1499; LG, 11.

  Santiago 5,13-16
     13 ¿Sufre alguno entre vosotros? Que 
ore. ¿Está alguno alegre? Que cante 
salmos. 14 ¿Está enfermo alguno entre 

vosotros? Que llame a los 
presbíteros de la Iglesia, para 
que oren por él y le unjan con 
óleo en el nombre del Señor. 
15 La oración hecha con fe 
salvará al enfermo, y el Señor 
hará que se levante; y, si 
hubiera cometido pecados, le 
serán perdonados. 16 
Confesaos, pues, mutuamente 
vuestros pecados y orad los 
unos por los otros, para que 
seáis curados. La oración 
ferviente del justo tiene mucho 
poder. 

SACRAMENTO DEL 
ORDEN SACERDOTAL: 
LLAMÓ A LOS QUE ÉL 

QUISO

- LOS DOCE: 

    1. 
   Sin duda alguna, dentro de 
los seguidores de Jesús, el 
grupo de los Doce es el más 
conocido. Ellos, como grupo 
restringido, son constituidos 
por Jesús. Éstos, a su vez, 
pasan a ser un grupo especial 
dentro del conjunto de los 
discípulos de Jesús, algo así, 
como una institución 
simbólica y, a la vez, sagrada; 
quedando confirmado en la 
elección posterior a Matías (cf. 
Hch 1,12-26; Ap 21,14).

  2. 

  Los Doce en los Evangelios aparecen con 
unas características propias: 
-Elegidos de dos en dos, son enviados de 
este mimo modo. 
-Viven con Él para compartir su misión: 
están con Jesús y predican con Él. 
-El modelo de relación discípulo-maestro 
que tienen con Jesús se parece al de la vida 
profética, pero lo supera, pues reciben la 
misma autoridad del Maestro. 
-Están libres de la familia, del dinero, y de 
ciertas estructuras religiosas judías. 
-Dentro de este grupo destacan: Pedro, 
Andrés, Santiago, Juan y Judas. 
-Sociológicamente es un grupo compuesto 
por jóvenes (Santiago y Juan) y por 
hombres adultos, todos ellos de 
procedencias económicas diversas: 
trabajadores, recaudadores de impuestos.

  3.  
  Las listas y sus nombres, ver en anexo al 
final. 

  4. 
  Otras consideraciones: 
      La Constitución Dogmática Lumen 
Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la 
institución de los doce apóstoles, se expresa 
la finalidad de estos en los mismos términos 
en que hemos señalado: ‘‘Jesús, después de 
orar, llamó a los que Él quiso y eligió a 
Doce para que estuvieran con Él y para 
enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. 
Mc 3,13-19; Mt 10,1-42); a éstos los llamó 
Apóstoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a 
modo de colegio, donde Pedro estaría al 
frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este 
grupo lo envía, participando de su potestad, 
para extender el discipulado a todas las 
gentes (cf. Mt 28,16-20; Mc 16,15; Lc 
24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, 
prolongar la Iglesia, pastoreándola, 
sirviéndola, con la guía del Señor, ‹todos los 
días hasta el fin del mundo› (Mt 28,20)’’. El 

texto de Concilio concluye con estas 
palabras: “Los Apóstoles, pues, predicando 
en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), 
recibido por los oyentes bajo la acción del 
Espíritu Santo, congregan la Iglesia universal 
que el Señor fundó en los Apóstoles y edificó 
sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, 
siendo el propio Cristo Jesús la piedra 
angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”. 
Lumen Gentium, n. 19. 

   5.
   Pueblo Sacerdotal 
   Por el bautismo se entra en el círculo de los 
discípulos, constituyendo así un pueblo 
sacerdotal: El AT Dios escoge a los 
descendientes de Aarón para ejercer el 
sacerdocio (Nu. 8, 14-19) y Ex. 28, 1-2). En 
el NT toda la comunidad cristiana es 
reconocida como pueblo sacerdotal (1 Pe 2,9) 
esto es consecuencia del reconocimiento de 
Jesucristo como sumo y eterno sacerdote (cf. 
Hb 4,14-16) y de la participación que en él 
tiene todo discípulo de Jesús por el bautismo: 
Sacerdocio común, que es diferente del 
sacerdocio ministerial obra del sacramento 
del orden.

   6.
   Hagan esto en memoria mía: Lc 22,19

SACRAMENTO DEL MATRIMONIO: YA 
NO SON DOS SINO UNA SOLA CARNE

   El Código de Derecho Canónico define el 
matrimonio con las siguientes palabras: “La 
alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de 
toda la vida, ordenado por su misma índole 

natural al bien de los cónyuges y a la 
generación y educación de la prole, 
fue elevada por Cristo Nuestro 
señor a la dignidad de sacramento 
entre bautizados” (CDC, 1055). 

Textos sobre el Sacramento del 
Matrimonio:

Mateo 19, 1-9: 
 a. Preguntas de los fariseos: 
respuesta de Jesús: 19,3-6: “¿Puede 
uno repudiar a su  mujer por un 
motivo cualquiera?”
 b. 19,7-9: “¿Por qué Moisés 
prescribió dar acta de divorcio y 
repudiarla?”

Ef 5,21-33

      “Sed sumisos los unos a los 
otros, por respeto a Cristo: 22 las 
mujeres a sus maridos, como al 
Señor, 23 porque el marido es 
cabeza de la mujer, como Cristo es 
cabeza de la Iglesia, el salvador del 
cuerpo. 24 Como la Iglesia está 
sumisa a Cristo, así también las 
mujeres deben estarlo a sus maridos 
en todo. 25 Maridos, amad a 
vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo 
por ella, 26 para santificarla, 
purificándola mediante el baño del 
agua y la fuerza de la palabra, 27 y 
presentársela resplandeciente a sí 
mismo, sin mancha ni arruga ni cosa 
parecida, sino santa e inmaculada. 
28 Así deben amar los maridos a sus 
mujeres, como a sus propios 
cuerpos. El que ama a su mujer se 
ama a sí mismo. 29 Porque nadie 
aborrece jamás su propia carne; 
antes bien, la alimenta y la cuida 
con cariño, lo mismo que Cristo a la 

Iglesia, 30 pues somos miembros de su cuerpo. 31 Por eso dejará el hombre a su 
padre y a su madre y se unirá a su mujer, y los dos se harán una carne. 32 Gran 
misterio es éste, lo digo respecto a Cristo y la Iglesia. 33 En todo caso, que cada 
uno de vosotros ame a su mujer como a sí mismo; y la mujer, que respete al 
marido”.



SACRAMENTO DE LA 
CONFIRMACIÓN: MI PROPIO 

PENTECOSTÉS

   En relación con el Sacramento 
de la Confirmación, el Catecismo 
de la Iglesia Católica dirá: “con el 
Bautismo y la Eucaristía, el 
sacramento de la Confirmación 
constituye el conjunto de los 
‹‹sacramentos de la iniciación 
cristiana›› cuya unidad debe ser 
salvaguardada”. 

-El origen de este Sacramento lo 
encontramos en el actuar mismo 
de Dios, presente en la historia de 
la salvación:
1. En su misericordia, Dios había 
prometido el “Don del Espíritu” (cf. 
Jl 3,1-5).

2. Jesús al ser bautizado en el río 
Jordán recibe la plenitud del Espíritu 
Santo que confirma que Él es el 
Mesías (cf. Mt 3,13-17).
3. La plenitud del Espíritu no 
era solamente para Jesús, sino que 
debía llegar a toda la comunidad (cf. 
Ez 36,25-27; Jl3,1-2).
4. El Señor Jesús en repetidas 
ocasiones confirmó la promesa del 
Espíritu, y se cumplió el día de 
Pascua (cf. Jn 20,22); y en 
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). 
5. Los Apóstoles prolongan 
esta promesa del Señor Jesús 
mediante la “imposición de las 
manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y 
en Hb 6,2, donde al rito del bautismo 
sigue algún tiempo después o 
inmediatamente el de la imposición 
de manos).

SACRAMENTO DE LA EUCARISTIA: 
ALIMENTADOS CON LA CARNE Y LA 

SANGRE DEL SEÑOR

JUAN 6

Contexto General:  
   Después de Judea y Samaría, le toca a 
Galilea recibir la invitación a prestar su fe al 
enviado de Dios. Dividamos el capítulo 6 en 
cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15). 
2. Jesús camina sobre el lago (6,16-21).
3. El Pan del cielo (6,22-59).
4. La opción en favor o en contra de Jesús.

Me centraré en algunos aspectos de estos 4 
episodios:

     1. 
  El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15).  El texto joánico es muy 
parecido al de la tradición común. En 
continuidad con el relato de los panes 
multiplicados por Eliseo, este episodio se 
refiere seis veces en los evangelios (Mt 
14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 
15,32-39 = Mc 8,1-10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 
4,42-44), sin duda en virtud de la 
interpretación eucarística que aparece en todas 
las recensiones. Por otra parte, esto deja 
suponer un fundamento histórico. 

   2.
   El Pan del cielo (6,22-59).La gente sale en 
búsqueda no de Jesús sino del alimento 
material: ‘‘En verdad en verdad os digo: 
vosotros me buscáis, no porque habéis visto 
señales, sino porque habéis comido de los 
panes y os habéis saciados” (6,26).

- Los Judíos murmuran porque Jesús dice que 

es el pan vivo bajado del cielo 
(6, 41-51).
-Nuevamente los judíos en 6,52 
se preguntan: ¿Cómo puede 
éste darnos a comer su carne?

-‘‘En verdad, en verdad os digo: 
si no coméis la carne del Hijo 
del hombre, y no bebéis su 
sangre, no tenéis vida en 
vosotros. El que come mi carne 
y bebe mi sangre, tiene vida 
eterna, y yo le resucitaré el 
último día. Porque mi carne es 
verdadera comida y mi sangre 
es verdadera bebida. El que 
come mi carne y bebe mi 
sangre, permanece en mí y yo 
en él… ” (6,52-59).

SACRAMENTO DE LA 
RECONCILIACIÓN: 

VOLVER A CASA

   La misericordia del Señor es 
infinita. El capítulo 15 del 
Evangelio de San Lucas nos 
ilustra sobre esto. Este capítulo, 
con sus tres parábolas, es la 
sección por antonomasia de la 
misericordia divina:
-Parábola de la oveja perdida 
(1-7).
-Parábola de la dracma perdida 
(8-10).
-Parábola del Padre 
Misericordioso (11-32).

  

Conclusiones: 
   El perdón que Dios me ofrece por la 
confesión es gratuito, pero me pide 
actos y pasos plenamente conscientes:

1. Reconocer el pecado, que hemos 
abandonado a Dios y su amor por otros 
ídolos y amores. 

2. Dejarse reconciliar por Dios, como 
dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20).

3. Recibo del Padre Dios el perdón a 
través del ministerio del sacerdote que 
escucha en nombre suyo mi confesión. 

4. El sacramento me reconcilia con 
Dios y con mis hermanos. 

SACRAMENTO DE LA UNCIÓN DE 
LOS ENFERMOS: UNA CARICIA 

MISERICORDIOSA DE DIOS

  El CIC citando la Lumen Gentium 
afirma: “Con la sagrada unción de los 
enfermos y con la oración de los 
presbíteros, toda la Iglesia entera 
encomienda a los enfermos al señor 
sufriente y glorificado para que los 
alivie y los salve. Incluso los anima a 
unirse libremente a la pasión y muerte 
de Cristo; y contribuir, así, al bien del 
pueblo de Dios”. CDC, 1499; LG, 11.

  Santiago 5,13-16
     13 ¿Sufre alguno entre vosotros? Que 
ore. ¿Está alguno alegre? Que cante 
salmos. 14 ¿Está enfermo alguno entre 

semana bíblica, 2016

vosotros? Que llame a los 
presbíteros de la Iglesia, para 
que oren por él y le unjan con 
óleo en el nombre del Señor. 
15 La oración hecha con fe 
salvará al enfermo, y el Señor 
hará que se levante; y, si 
hubiera cometido pecados, le 
serán perdonados. 16 
Confesaos, pues, mutuamente 
vuestros pecados y orad los 
unos por los otros, para que 
seáis curados. La oración 
ferviente del justo tiene mucho 
poder. 

SACRAMENTO DEL 
ORDEN SACERDOTAL: 
LLAMÓ A LOS QUE ÉL 

QUISO

- LOS DOCE: 

    1. 
   Sin duda alguna, dentro de 
los seguidores de Jesús, el 
grupo de los Doce es el más 
conocido. Ellos, como grupo 
restringido, son constituidos 
por Jesús. Éstos, a su vez, 
pasan a ser un grupo especial 
dentro del conjunto de los 
discípulos de Jesús, algo así, 
como una institución 
simbólica y, a la vez, sagrada; 
quedando confirmado en la 
elección posterior a Matías (cf. 
Hch 1,12-26; Ap 21,14).

  2. 

  Los Doce en los Evangelios aparecen con 
unas características propias: 
-Elegidos de dos en dos, son enviados de 
este mimo modo. 
-Viven con Él para compartir su misión: 
están con Jesús y predican con Él. 
-El modelo de relación discípulo-maestro 
que tienen con Jesús se parece al de la vida 
profética, pero lo supera, pues reciben la 
misma autoridad del Maestro. 
-Están libres de la familia, del dinero, y de 
ciertas estructuras religiosas judías. 
-Dentro de este grupo destacan: Pedro, 
Andrés, Santiago, Juan y Judas. 
-Sociológicamente es un grupo compuesto 
por jóvenes (Santiago y Juan) y por 
hombres adultos, todos ellos de 
procedencias económicas diversas: 
trabajadores, recaudadores de impuestos.

  3.  
  Las listas y sus nombres, ver en anexo al 
final. 

  4. 
  Otras consideraciones: 
      La Constitución Dogmática Lumen 
Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la 
institución de los doce apóstoles, se expresa 
la finalidad de estos en los mismos términos 
en que hemos señalado: ‘‘Jesús, después de 
orar, llamó a los que Él quiso y eligió a 
Doce para que estuvieran con Él y para 
enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. 
Mc 3,13-19; Mt 10,1-42); a éstos los llamó 
Apóstoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a 
modo de colegio, donde Pedro estaría al 
frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este 
grupo lo envía, participando de su potestad, 
para extender el discipulado a todas las 
gentes (cf. Mt 28,16-20; Mc 16,15; Lc 
24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, 
prolongar la Iglesia, pastoreándola, 
sirviéndola, con la guía del Señor, ‹todos los 
días hasta el fin del mundo› (Mt 28,20)’’. El 

texto de Concilio concluye con estas 
palabras: “Los Apóstoles, pues, predicando 
en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), 
recibido por los oyentes bajo la acción del 
Espíritu Santo, congregan la Iglesia universal 
que el Señor fundó en los Apóstoles y edificó 
sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, 
siendo el propio Cristo Jesús la piedra 
angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”. 
Lumen Gentium, n. 19. 

   5.
   Pueblo Sacerdotal 
   Por el bautismo se entra en el círculo de los 
discípulos, constituyendo así un pueblo 
sacerdotal: El AT Dios escoge a los 
descendientes de Aarón para ejercer el 
sacerdocio (Nu. 8, 14-19) y Ex. 28, 1-2). En 
el NT toda la comunidad cristiana es 
reconocida como pueblo sacerdotal (1 Pe 2,9) 
esto es consecuencia del reconocimiento de 
Jesucristo como sumo y eterno sacerdote (cf. 
Hb 4,14-16) y de la participación que en él 
tiene todo discípulo de Jesús por el bautismo: 
Sacerdocio común, que es diferente del 
sacerdocio ministerial obra del sacramento 
del orden.

   6.
   Hagan esto en memoria mía: Lc 22,19

SACRAMENTO DEL MATRIMONIO: YA 
NO SON DOS SINO UNA SOLA CARNE

   El Código de Derecho Canónico define el 
matrimonio con las siguientes palabras: “La 
alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de 
toda la vida, ordenado por su misma índole 

natural al bien de los cónyuges y a la 
generación y educación de la prole, 
fue elevada por Cristo Nuestro 
señor a la dignidad de sacramento 
entre bautizados” (CDC, 1055). 

Textos sobre el Sacramento del 
Matrimonio:

Mateo 19, 1-9: 
 a. Preguntas de los fariseos: 
respuesta de Jesús: 19,3-6: “¿Puede 
uno repudiar a su  mujer por un 
motivo cualquiera?”
 b. 19,7-9: “¿Por qué Moisés 
prescribió dar acta de divorcio y 
repudiarla?”

Ef 5,21-33

      “Sed sumisos los unos a los 
otros, por respeto a Cristo: 22 las 
mujeres a sus maridos, como al 
Señor, 23 porque el marido es 
cabeza de la mujer, como Cristo es 
cabeza de la Iglesia, el salvador del 
cuerpo. 24 Como la Iglesia está 
sumisa a Cristo, así también las 
mujeres deben estarlo a sus maridos 
en todo. 25 Maridos, amad a 
vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo 
por ella, 26 para santificarla, 
purificándola mediante el baño del 
agua y la fuerza de la palabra, 27 y 
presentársela resplandeciente a sí 
mismo, sin mancha ni arruga ni cosa 
parecida, sino santa e inmaculada. 
28 Así deben amar los maridos a sus 
mujeres, como a sus propios 
cuerpos. El que ama a su mujer se 
ama a sí mismo. 29 Porque nadie 
aborrece jamás su propia carne; 
antes bien, la alimenta y la cuida 
con cariño, lo mismo que Cristo a la 

Iglesia, 30 pues somos miembros de su cuerpo. 31 Por eso dejará el hombre a su 
padre y a su madre y se unirá a su mujer, y los dos se harán una carne. 32 Gran 
misterio es éste, lo digo respecto a Cristo y la Iglesia. 33 En todo caso, que cada 
uno de vosotros ame a su mujer como a sí mismo; y la mujer, que respete al 
marido”.



SACRAMENTO DE LA 
CONFIRMACIÓN: MI PROPIO 

PENTECOSTÉS

   En relación con el Sacramento 
de la Confirmación, el Catecismo 
de la Iglesia Católica dirá: “con el 
Bautismo y la Eucaristía, el 
sacramento de la Confirmación 
constituye el conjunto de los 
‹‹sacramentos de la iniciación 
cristiana›› cuya unidad debe ser 
salvaguardada”. 

-El origen de este Sacramento lo 
encontramos en el actuar mismo 
de Dios, presente en la historia de 
la salvación:
1. En su misericordia, Dios había 
prometido el “Don del Espíritu” (cf. 
Jl 3,1-5).

2. Jesús al ser bautizado en el río 
Jordán recibe la plenitud del Espíritu 
Santo que confirma que Él es el 
Mesías (cf. Mt 3,13-17).
3. La plenitud del Espíritu no 
era solamente para Jesús, sino que 
debía llegar a toda la comunidad (cf. 
Ez 36,25-27; Jl3,1-2).
4. El Señor Jesús en repetidas 
ocasiones confirmó la promesa del 
Espíritu, y se cumplió el día de 
Pascua (cf. Jn 20,22); y en 
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). 
5. Los Apóstoles prolongan 
esta promesa del Señor Jesús 
mediante la “imposición de las 
manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y 
en Hb 6,2, donde al rito del bautismo 
sigue algún tiempo después o 
inmediatamente el de la imposición 
de manos).

SACRAMENTO DE LA EUCARISTIA: 
ALIMENTADOS CON LA CARNE Y LA 

SANGRE DEL SEÑOR

JUAN 6

Contexto General:  
   Después de Judea y Samaría, le toca a 
Galilea recibir la invitación a prestar su fe al 
enviado de Dios. Dividamos el capítulo 6 en 
cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15). 
2. Jesús camina sobre el lago (6,16-21).
3. El Pan del cielo (6,22-59).
4. La opción en favor o en contra de Jesús.

Me centraré en algunos aspectos de estos 4 
episodios:

     1. 
  El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15).  El texto joánico es muy 
parecido al de la tradición común. En 
continuidad con el relato de los panes 
multiplicados por Eliseo, este episodio se 
refiere seis veces en los evangelios (Mt 
14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 
15,32-39 = Mc 8,1-10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 
4,42-44), sin duda en virtud de la 
interpretación eucarística que aparece en todas 
las recensiones. Por otra parte, esto deja 
suponer un fundamento histórico. 

   2.
   El Pan del cielo (6,22-59).La gente sale en 
búsqueda no de Jesús sino del alimento 
material: ‘‘En verdad en verdad os digo: 
vosotros me buscáis, no porque habéis visto 
señales, sino porque habéis comido de los 
panes y os habéis saciados” (6,26).

- Los Judíos murmuran porque Jesús dice que 

es el pan vivo bajado del cielo 
(6, 41-51).
-Nuevamente los judíos en 6,52 
se preguntan: ¿Cómo puede 
éste darnos a comer su carne?

-‘‘En verdad, en verdad os digo: 
si no coméis la carne del Hijo 
del hombre, y no bebéis su 
sangre, no tenéis vida en 
vosotros. El que come mi carne 
y bebe mi sangre, tiene vida 
eterna, y yo le resucitaré el 
último día. Porque mi carne es 
verdadera comida y mi sangre 
es verdadera bebida. El que 
come mi carne y bebe mi 
sangre, permanece en mí y yo 
en él… ” (6,52-59).

SACRAMENTO DE LA 
RECONCILIACIÓN: 

VOLVER A CASA

   La misericordia del Señor es 
infinita. El capítulo 15 del 
Evangelio de San Lucas nos 
ilustra sobre esto. Este capítulo, 
con sus tres parábolas, es la 
sección por antonomasia de la 
misericordia divina:
-Parábola de la oveja perdida 
(1-7).
-Parábola de la dracma perdida 
(8-10).
-Parábola del Padre 
Misericordioso (11-32).

  

Conclusiones: 
   El perdón que Dios me ofrece por la 
confesión es gratuito, pero me pide 
actos y pasos plenamente conscientes:

1. Reconocer el pecado, que hemos 
abandonado a Dios y su amor por otros 
ídolos y amores. 

2. Dejarse reconciliar por Dios, como 
dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20).

3. Recibo del Padre Dios el perdón a 
través del ministerio del sacerdote que 
escucha en nombre suyo mi confesión. 

4. El sacramento me reconcilia con 
Dios y con mis hermanos. 

SACRAMENTO DE LA UNCIÓN DE 
LOS ENFERMOS: UNA CARICIA 

MISERICORDIOSA DE DIOS

  El CIC citando la Lumen Gentium 
afirma: “Con la sagrada unción de los 
enfermos y con la oración de los 
presbíteros, toda la Iglesia entera 
encomienda a los enfermos al señor 
sufriente y glorificado para que los 
alivie y los salve. Incluso los anima a 
unirse libremente a la pasión y muerte 
de Cristo; y contribuir, así, al bien del 
pueblo de Dios”. CDC, 1499; LG, 11.

  Santiago 5,13-16
     13 ¿Sufre alguno entre vosotros? Que 
ore. ¿Está alguno alegre? Que cante 
salmos. 14 ¿Está enfermo alguno entre 

semana bíblica, 2016

vosotros? Que llame a los 
presbíteros de la Iglesia, para 
que oren por él y le unjan con 
óleo en el nombre del Señor. 
15 La oración hecha con fe 
salvará al enfermo, y el Señor 
hará que se levante; y, si 
hubiera cometido pecados, le 
serán perdonados. 16 
Confesaos, pues, mutuamente 
vuestros pecados y orad los 
unos por los otros, para que 
seáis curados. La oración 
ferviente del justo tiene mucho 
poder. 

SACRAMENTO DEL 
ORDEN SACERDOTAL: 
LLAMÓ A LOS QUE ÉL 

QUISO

- LOS DOCE: 

    1. 
   Sin duda alguna, dentro de 
los seguidores de Jesús, el 
grupo de los Doce es el más 
conocido. Ellos, como grupo 
restringido, son constituidos 
por Jesús. Éstos, a su vez, 
pasan a ser un grupo especial 
dentro del conjunto de los 
discípulos de Jesús, algo así, 
como una institución 
simbólica y, a la vez, sagrada; 
quedando confirmado en la 
elección posterior a Matías (cf. 
Hch 1,12-26; Ap 21,14).

  2. 

  Los Doce en los Evangelios aparecen con 
unas características propias: 
-Elegidos de dos en dos, son enviados de 
este mimo modo. 
-Viven con Él para compartir su misión: 
están con Jesús y predican con Él. 
-El modelo de relación discípulo-maestro 
que tienen con Jesús se parece al de la vida 
profética, pero lo supera, pues reciben la 
misma autoridad del Maestro. 
-Están libres de la familia, del dinero, y de 
ciertas estructuras religiosas judías. 
-Dentro de este grupo destacan: Pedro, 
Andrés, Santiago, Juan y Judas. 
-Sociológicamente es un grupo compuesto 
por jóvenes (Santiago y Juan) y por 
hombres adultos, todos ellos de 
procedencias económicas diversas: 
trabajadores, recaudadores de impuestos.

  3.  
  Las listas y sus nombres, ver en anexo al 
final. 

  4. 
  Otras consideraciones: 
      La Constitución Dogmática Lumen 
Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la 
institución de los doce apóstoles, se expresa 
la finalidad de estos en los mismos términos 
en que hemos señalado: ‘‘Jesús, después de 
orar, llamó a los que Él quiso y eligió a 
Doce para que estuvieran con Él y para 
enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. 
Mc 3,13-19; Mt 10,1-42); a éstos los llamó 
Apóstoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a 
modo de colegio, donde Pedro estaría al 
frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este 
grupo lo envía, participando de su potestad, 
para extender el discipulado a todas las 
gentes (cf. Mt 28,16-20; Mc 16,15; Lc 
24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, 
prolongar la Iglesia, pastoreándola, 
sirviéndola, con la guía del Señor, ‹todos los 
días hasta el fin del mundo› (Mt 28,20)’’. El 

texto de Concilio concluye con estas 
palabras: “Los Apóstoles, pues, predicando 
en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), 
recibido por los oyentes bajo la acción del 
Espíritu Santo, congregan la Iglesia universal 
que el Señor fundó en los Apóstoles y edificó 
sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, 
siendo el propio Cristo Jesús la piedra 
angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”. 
Lumen Gentium, n. 19. 

   5.
   Pueblo Sacerdotal 
   Por el bautismo se entra en el círculo de los 
discípulos, constituyendo así un pueblo 
sacerdotal: El AT Dios escoge a los 
descendientes de Aarón para ejercer el 
sacerdocio (Nu. 8, 14-19) y Ex. 28, 1-2). En 
el NT toda la comunidad cristiana es 
reconocida como pueblo sacerdotal (1 Pe 2,9) 
esto es consecuencia del reconocimiento de 
Jesucristo como sumo y eterno sacerdote (cf. 
Hb 4,14-16) y de la participación que en él 
tiene todo discípulo de Jesús por el bautismo: 
Sacerdocio común, que es diferente del 
sacerdocio ministerial obra del sacramento 
del orden.

   6.
   Hagan esto en memoria mía: Lc 22,19

SACRAMENTO DEL MATRIMONIO: YA 
NO SON DOS SINO UNA SOLA CARNE

   El Código de Derecho Canónico define el 
matrimonio con las siguientes palabras: “La 
alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de 
toda la vida, ordenado por su misma índole 

natural al bien de los cónyuges y a la 
generación y educación de la prole, 
fue elevada por Cristo Nuestro 
señor a la dignidad de sacramento 
entre bautizados” (CDC, 1055). 

Textos sobre el Sacramento del 
Matrimonio:

Mateo 19, 1-9: 
 a. Preguntas de los fariseos: 
respuesta de Jesús: 19,3-6: “¿Puede 
uno repudiar a su  mujer por un 
motivo cualquiera?”
 b. 19,7-9: “¿Por qué Moisés 
prescribió dar acta de divorcio y 
repudiarla?”

Ef 5,21-33

      “Sed sumisos los unos a los 
otros, por respeto a Cristo: 22 las 
mujeres a sus maridos, como al 
Señor, 23 porque el marido es 
cabeza de la mujer, como Cristo es 
cabeza de la Iglesia, el salvador del 
cuerpo. 24 Como la Iglesia está 
sumisa a Cristo, así también las 
mujeres deben estarlo a sus maridos 
en todo. 25 Maridos, amad a 
vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo 
por ella, 26 para santificarla, 
purificándola mediante el baño del 
agua y la fuerza de la palabra, 27 y 
presentársela resplandeciente a sí 
mismo, sin mancha ni arruga ni cosa 
parecida, sino santa e inmaculada. 
28 Así deben amar los maridos a sus 
mujeres, como a sus propios 
cuerpos. El que ama a su mujer se 
ama a sí mismo. 29 Porque nadie 
aborrece jamás su propia carne; 
antes bien, la alimenta y la cuida 
con cariño, lo mismo que Cristo a la 

Iglesia, 30 pues somos miembros de su cuerpo. 31 Por eso dejará el hombre a su 
padre y a su madre y se unirá a su mujer, y los dos se harán una carne. 32 Gran 
misterio es éste, lo digo respecto a Cristo y la Iglesia. 33 En todo caso, que cada 
uno de vosotros ame a su mujer como a sí mismo; y la mujer, que respete al 
marido”.



SACRAMENTO DE LA 
CONFIRMACIÓN: MI PROPIO 

PENTECOSTÉS

   En relación con el Sacramento 
de la Confirmación, el Catecismo 
de la Iglesia Católica dirá: “con el 
Bautismo y la Eucaristía, el 
sacramento de la Confirmación 
constituye el conjunto de los 
‹‹sacramentos de la iniciación 
cristiana›› cuya unidad debe ser 
salvaguardada”. 

-El origen de este Sacramento lo 
encontramos en el actuar mismo 
de Dios, presente en la historia de 
la salvación:
1. En su misericordia, Dios había 
prometido el “Don del Espíritu” (cf. 
Jl 3,1-5).

2. Jesús al ser bautizado en el río 
Jordán recibe la plenitud del Espíritu 
Santo que confirma que Él es el 
Mesías (cf. Mt 3,13-17).
3. La plenitud del Espíritu no 
era solamente para Jesús, sino que 
debía llegar a toda la comunidad (cf. 
Ez 36,25-27; Jl3,1-2).
4. El Señor Jesús en repetidas 
ocasiones confirmó la promesa del 
Espíritu, y se cumplió el día de 
Pascua (cf. Jn 20,22); y en 
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). 
5. Los Apóstoles prolongan 
esta promesa del Señor Jesús 
mediante la “imposición de las 
manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y 
en Hb 6,2, donde al rito del bautismo 
sigue algún tiempo después o 
inmediatamente el de la imposición 
de manos).

SACRAMENTO DE LA EUCARISTIA: 
ALIMENTADOS CON LA CARNE Y LA 

SANGRE DEL SEÑOR

JUAN 6

Contexto General:  
   Después de Judea y Samaría, le toca a 
Galilea recibir la invitación a prestar su fe al 
enviado de Dios. Dividamos el capítulo 6 en 
cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15). 
2. Jesús camina sobre el lago (6,16-21).
3. El Pan del cielo (6,22-59).
4. La opción en favor o en contra de Jesús.

Me centraré en algunos aspectos de estos 4 
episodios:

     1. 
  El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15).  El texto joánico es muy 
parecido al de la tradición común. En 
continuidad con el relato de los panes 
multiplicados por Eliseo, este episodio se 
refiere seis veces en los evangelios (Mt 
14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 
15,32-39 = Mc 8,1-10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 
4,42-44), sin duda en virtud de la 
interpretación eucarística que aparece en todas 
las recensiones. Por otra parte, esto deja 
suponer un fundamento histórico. 

   2.
   El Pan del cielo (6,22-59).La gente sale en 
búsqueda no de Jesús sino del alimento 
material: ‘‘En verdad en verdad os digo: 
vosotros me buscáis, no porque habéis visto 
señales, sino porque habéis comido de los 
panes y os habéis saciados” (6,26).

- Los Judíos murmuran porque Jesús dice que 

es el pan vivo bajado del cielo 
(6, 41-51).
-Nuevamente los judíos en 6,52 
se preguntan: ¿Cómo puede 
éste darnos a comer su carne?

-‘‘En verdad, en verdad os digo: 
si no coméis la carne del Hijo 
del hombre, y no bebéis su 
sangre, no tenéis vida en 
vosotros. El que come mi carne 
y bebe mi sangre, tiene vida 
eterna, y yo le resucitaré el 
último día. Porque mi carne es 
verdadera comida y mi sangre 
es verdadera bebida. El que 
come mi carne y bebe mi 
sangre, permanece en mí y yo 
en él… ” (6,52-59).

SACRAMENTO DE LA 
RECONCILIACIÓN: 

VOLVER A CASA

   La misericordia del Señor es 
infinita. El capítulo 15 del 
Evangelio de San Lucas nos 
ilustra sobre esto. Este capítulo, 
con sus tres parábolas, es la 
sección por antonomasia de la 
misericordia divina:
-Parábola de la oveja perdida 
(1-7).
-Parábola de la dracma perdida 
(8-10).
-Parábola del Padre 
Misericordioso (11-32).

  

Conclusiones: 
   El perdón que Dios me ofrece por la 
confesión es gratuito, pero me pide 
actos y pasos plenamente conscientes:

1. Reconocer el pecado, que hemos 
abandonado a Dios y su amor por otros 
ídolos y amores. 

2. Dejarse reconciliar por Dios, como 
dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20).

3. Recibo del Padre Dios el perdón a 
través del ministerio del sacerdote que 
escucha en nombre suyo mi confesión. 

4. El sacramento me reconcilia con 
Dios y con mis hermanos. 

SACRAMENTO DE LA UNCIÓN DE 
LOS ENFERMOS: UNA CARICIA 

MISERICORDIOSA DE DIOS

  El CIC citando la Lumen Gentium 
afirma: “Con la sagrada unción de los 
enfermos y con la oración de los 
presbíteros, toda la Iglesia entera 
encomienda a los enfermos al señor 
sufriente y glorificado para que los 
alivie y los salve. Incluso los anima a 
unirse libremente a la pasión y muerte 
de Cristo; y contribuir, así, al bien del 
pueblo de Dios”. CDC, 1499; LG, 11.

  Santiago 5,13-16
     13 ¿Sufre alguno entre vosotros? Que 
ore. ¿Está alguno alegre? Que cante 
salmos. 14 ¿Está enfermo alguno entre 

semana bíblica, 2016

vosotros? Que llame a los 
presbíteros de la Iglesia, para 
que oren por él y le unjan con 
óleo en el nombre del Señor. 
15 La oración hecha con fe 
salvará al enfermo, y el Señor 
hará que se levante; y, si 
hubiera cometido pecados, le 
serán perdonados. 16 
Confesaos, pues, mutuamente 
vuestros pecados y orad los 
unos por los otros, para que 
seáis curados. La oración 
ferviente del justo tiene mucho 
poder. 

SACRAMENTO DEL 
ORDEN SACERDOTAL: 
LLAMÓ A LOS QUE ÉL 

QUISO

- LOS DOCE: 

    1. 
   Sin duda alguna, dentro de 
los seguidores de Jesús, el 
grupo de los Doce es el más 
conocido. Ellos, como grupo 
restringido, son constituidos 
por Jesús. Éstos, a su vez, 
pasan a ser un grupo especial 
dentro del conjunto de los 
discípulos de Jesús, algo así, 
como una institución 
simbólica y, a la vez, sagrada; 
quedando confirmado en la 
elección posterior a Matías (cf. 
Hch 1,12-26; Ap 21,14).

  2. 

  Los Doce en los Evangelios aparecen con 
unas características propias: 
-Elegidos de dos en dos, son enviados de 
este mimo modo. 
-Viven con Él para compartir su misión: 
están con Jesús y predican con Él. 
-El modelo de relación discípulo-maestro 
que tienen con Jesús se parece al de la vida 
profética, pero lo supera, pues reciben la 
misma autoridad del Maestro. 
-Están libres de la familia, del dinero, y de 
ciertas estructuras religiosas judías. 
-Dentro de este grupo destacan: Pedro, 
Andrés, Santiago, Juan y Judas. 
-Sociológicamente es un grupo compuesto 
por jóvenes (Santiago y Juan) y por 
hombres adultos, todos ellos de 
procedencias económicas diversas: 
trabajadores, recaudadores de impuestos.

  3.  
  Las listas y sus nombres, ver en anexo al 
final. 

  4. 
  Otras consideraciones: 
      La Constitución Dogmática Lumen 
Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la 
institución de los doce apóstoles, se expresa 
la finalidad de estos en los mismos términos 
en que hemos señalado: ‘‘Jesús, después de 
orar, llamó a los que Él quiso y eligió a 
Doce para que estuvieran con Él y para 
enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. 
Mc 3,13-19; Mt 10,1-42); a éstos los llamó 
Apóstoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a 
modo de colegio, donde Pedro estaría al 
frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este 
grupo lo envía, participando de su potestad, 
para extender el discipulado a todas las 
gentes (cf. Mt 28,16-20; Mc 16,15; Lc 
24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, 
prolongar la Iglesia, pastoreándola, 
sirviéndola, con la guía del Señor, ‹todos los 
días hasta el fin del mundo› (Mt 28,20)’’. El 

texto de Concilio concluye con estas 
palabras: “Los Apóstoles, pues, predicando 
en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), 
recibido por los oyentes bajo la acción del 
Espíritu Santo, congregan la Iglesia universal 
que el Señor fundó en los Apóstoles y edificó 
sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, 
siendo el propio Cristo Jesús la piedra 
angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”. 
Lumen Gentium, n. 19. 

   5.
   Pueblo Sacerdotal 
   Por el bautismo se entra en el círculo de los 
discípulos, constituyendo así un pueblo 
sacerdotal: El AT Dios escoge a los 
descendientes de Aarón para ejercer el 
sacerdocio (Nu. 8, 14-19) y Ex. 28, 1-2). En 
el NT toda la comunidad cristiana es 
reconocida como pueblo sacerdotal (1 Pe 2,9) 
esto es consecuencia del reconocimiento de 
Jesucristo como sumo y eterno sacerdote (cf. 
Hb 4,14-16) y de la participación que en él 
tiene todo discípulo de Jesús por el bautismo: 
Sacerdocio común, que es diferente del 
sacerdocio ministerial obra del sacramento 
del orden.

   6.
   Hagan esto en memoria mía: Lc 22,19

SACRAMENTO DEL MATRIMONIO: YA 
NO SON DOS SINO UNA SOLA CARNE

   El Código de Derecho Canónico define el 
matrimonio con las siguientes palabras: “La 
alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de 
toda la vida, ordenado por su misma índole 

natural al bien de los cónyuges y a la 
generación y educación de la prole, 
fue elevada por Cristo Nuestro 
señor a la dignidad de sacramento 
entre bautizados” (CDC, 1055). 

Textos sobre el Sacramento del 
Matrimonio:

Mateo 19, 1-9: 
 a. Preguntas de los fariseos: 
respuesta de Jesús: 19,3-6: “¿Puede 
uno repudiar a su  mujer por un 
motivo cualquiera?”
 b. 19,7-9: “¿Por qué Moisés 
prescribió dar acta de divorcio y 
repudiarla?”

Ef 5,21-33

      “Sed sumisos los unos a los 
otros, por respeto a Cristo: 22 las 
mujeres a sus maridos, como al 
Señor, 23 porque el marido es 
cabeza de la mujer, como Cristo es 
cabeza de la Iglesia, el salvador del 
cuerpo. 24 Como la Iglesia está 
sumisa a Cristo, así también las 
mujeres deben estarlo a sus maridos 
en todo. 25 Maridos, amad a 
vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo 
por ella, 26 para santificarla, 
purificándola mediante el baño del 
agua y la fuerza de la palabra, 27 y 
presentársela resplandeciente a sí 
mismo, sin mancha ni arruga ni cosa 
parecida, sino santa e inmaculada. 
28 Así deben amar los maridos a sus 
mujeres, como a sus propios 
cuerpos. El que ama a su mujer se 
ama a sí mismo. 29 Porque nadie 
aborrece jamás su propia carne; 
antes bien, la alimenta y la cuida 
con cariño, lo mismo que Cristo a la 

Iglesia, 30 pues somos miembros de su cuerpo. 31 Por eso dejará el hombre a su 
padre y a su madre y se unirá a su mujer, y los dos se harán una carne. 32 Gran 
misterio es éste, lo digo respecto a Cristo y la Iglesia. 33 En todo caso, que cada 
uno de vosotros ame a su mujer como a sí mismo; y la mujer, que respete al 
marido”.



SACRAMENTO DE LA 
CONFIRMACIÓN: MI PROPIO 

PENTECOSTÉS

   En relación con el Sacramento 
de la Confirmación, el Catecismo 
de la Iglesia Católica dirá: “con el 
Bautismo y la Eucaristía, el 
sacramento de la Confirmación 
constituye el conjunto de los 
‹‹sacramentos de la iniciación 
cristiana›› cuya unidad debe ser 
salvaguardada”. 

-El origen de este Sacramento lo 
encontramos en el actuar mismo 
de Dios, presente en la historia de 
la salvación:
1. En su misericordia, Dios había 
prometido el “Don del Espíritu” (cf. 
Jl 3,1-5).

2. Jesús al ser bautizado en el río 
Jordán recibe la plenitud del Espíritu 
Santo que confirma que Él es el 
Mesías (cf. Mt 3,13-17).
3. La plenitud del Espíritu no 
era solamente para Jesús, sino que 
debía llegar a toda la comunidad (cf. 
Ez 36,25-27; Jl3,1-2).
4. El Señor Jesús en repetidas 
ocasiones confirmó la promesa del 
Espíritu, y se cumplió el día de 
Pascua (cf. Jn 20,22); y en 
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). 
5. Los Apóstoles prolongan 
esta promesa del Señor Jesús 
mediante la “imposición de las 
manos” (cf. Hch 8,15-17; 19,5-6; y 
en Hb 6,2, donde al rito del bautismo 
sigue algún tiempo después o 
inmediatamente el de la imposición 
de manos).

SACRAMENTO DE LA EUCARISTIA: 
ALIMENTADOS CON LA CARNE Y LA 

SANGRE DEL SEÑOR

JUAN 6

Contexto General:  
   Después de Judea y Samaría, le toca a 
Galilea recibir la invitación a prestar su fe al 
enviado de Dios. Dividamos el capítulo 6 en 
cuatro episodios:
1. El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15). 
2. Jesús camina sobre el lago (6,16-21).
3. El Pan del cielo (6,22-59).
4. La opción en favor o en contra de Jesús.

Me centraré en algunos aspectos de estos 4 
episodios:

     1. 
  El milagro de los panes repartidos con 
generosidad (6,1-15).  El texto joánico es muy 
parecido al de la tradición común. En 
continuidad con el relato de los panes 
multiplicados por Eliseo, este episodio se 
refiere seis veces en los evangelios (Mt 
14,13-21 = Mc 6,30-34 = Lc 9,10-17; Mt 
15,32-39 = Mc 8,1-10; Jn 6,1-15; cf. 2 Re 
4,42-44), sin duda en virtud de la 
interpretación eucarística que aparece en todas 
las recensiones. Por otra parte, esto deja 
suponer un fundamento histórico. 

   2.
   El Pan del cielo (6,22-59).La gente sale en 
búsqueda no de Jesús sino del alimento 
material: ‘‘En verdad en verdad os digo: 
vosotros me buscáis, no porque habéis visto 
señales, sino porque habéis comido de los 
panes y os habéis saciados” (6,26).

- Los Judíos murmuran porque Jesús dice que 

es el pan vivo bajado del cielo 
(6, 41-51).
-Nuevamente los judíos en 6,52 
se preguntan: ¿Cómo puede 
éste darnos a comer su carne?

-‘‘En verdad, en verdad os digo: 
si no coméis la carne del Hijo 
del hombre, y no bebéis su 
sangre, no tenéis vida en 
vosotros. El que come mi carne 
y bebe mi sangre, tiene vida 
eterna, y yo le resucitaré el 
último día. Porque mi carne es 
verdadera comida y mi sangre 
es verdadera bebida. El que 
come mi carne y bebe mi 
sangre, permanece en mí y yo 
en él… ” (6,52-59).

SACRAMENTO DE LA 
RECONCILIACIÓN: 

VOLVER A CASA

   La misericordia del Señor es 
infinita. El capítulo 15 del 
Evangelio de San Lucas nos 
ilustra sobre esto. Este capítulo, 
con sus tres parábolas, es la 
sección por antonomasia de la 
misericordia divina:
-Parábola de la oveja perdida 
(1-7).
-Parábola de la dracma perdida 
(8-10).
-Parábola del Padre 
Misericordioso (11-32).

  

Conclusiones: 
   El perdón que Dios me ofrece por la 
confesión es gratuito, pero me pide 
actos y pasos plenamente conscientes:

1. Reconocer el pecado, que hemos 
abandonado a Dios y su amor por otros 
ídolos y amores. 

2. Dejarse reconciliar por Dios, como 
dice San Pablo (cf. 2 Co 5,18-20).

3. Recibo del Padre Dios el perdón a 
través del ministerio del sacerdote que 
escucha en nombre suyo mi confesión. 

4. El sacramento me reconcilia con 
Dios y con mis hermanos. 

SACRAMENTO DE LA UNCIÓN DE 
LOS ENFERMOS: UNA CARICIA 

MISERICORDIOSA DE DIOS

  El CIC citando la Lumen Gentium 
afirma: “Con la sagrada unción de los 
enfermos y con la oración de los 
presbíteros, toda la Iglesia entera 
encomienda a los enfermos al señor 
sufriente y glorificado para que los 
alivie y los salve. Incluso los anima a 
unirse libremente a la pasión y muerte 
de Cristo; y contribuir, así, al bien del 
pueblo de Dios”. CDC, 1499; LG, 11.

  Santiago 5,13-16
     13 ¿Sufre alguno entre vosotros? Que 
ore. ¿Está alguno alegre? Que cante 
salmos. 14 ¿Está enfermo alguno entre 

vosotros? Que llame a los 
presbíteros de la Iglesia, para 
que oren por él y le unjan con 
óleo en el nombre del Señor. 
15 La oración hecha con fe 
salvará al enfermo, y el Señor 
hará que se levante; y, si 
hubiera cometido pecados, le 
serán perdonados. 16 
Confesaos, pues, mutuamente 
vuestros pecados y orad los 
unos por los otros, para que 
seáis curados. La oración 
ferviente del justo tiene mucho 
poder. 

SACRAMENTO DEL 
ORDEN SACERDOTAL: 
LLAMÓ A LOS QUE ÉL 

QUISO

- LOS DOCE: 

    1. 
   Sin duda alguna, dentro de 
los seguidores de Jesús, el 
grupo de los Doce es el más 
conocido. Ellos, como grupo 
restringido, son constituidos 
por Jesús. Éstos, a su vez, 
pasan a ser un grupo especial 
dentro del conjunto de los 
discípulos de Jesús, algo así, 
como una institución 
simbólica y, a la vez, sagrada; 
quedando confirmado en la 
elección posterior a Matías (cf. 
Hch 1,12-26; Ap 21,14).

  2. 

  Los Doce en los Evangelios aparecen con 
unas características propias: 
-Elegidos de dos en dos, son enviados de 
este mimo modo. 
-Viven con Él para compartir su misión: 
están con Jesús y predican con Él. 
-El modelo de relación discípulo-maestro 
que tienen con Jesús se parece al de la vida 
profética, pero lo supera, pues reciben la 
misma autoridad del Maestro. 
-Están libres de la familia, del dinero, y de 
ciertas estructuras religiosas judías. 
-Dentro de este grupo destacan: Pedro, 
Andrés, Santiago, Juan y Judas. 
-Sociológicamente es un grupo compuesto 
por jóvenes (Santiago y Juan) y por 
hombres adultos, todos ellos de 
procedencias económicas diversas: 
trabajadores, recaudadores de impuestos.

  3.  
  Las listas y sus nombres, ver en anexo al 
final. 

  4. 
  Otras consideraciones: 
      La Constitución Dogmática Lumen 
Gentium, sobre la Iglesia, hablando de la 
institución de los doce apóstoles, se expresa 
la finalidad de estos en los mismos términos 
en que hemos señalado: ‘‘Jesús, después de 
orar, llamó a los que Él quiso y eligió a 
Doce para que estuvieran con Él y para 
enviarlos a proclamar el Reino de Dios (cf. 
Mc 3,13-19; Mt 10,1-42); a éstos los llamó 
Apóstoles (cf. Lc 6,13), instituyéndolos a 
modo de colegio, donde Pedro estaría al 
frente de este grupo (cf. Jn 21,15-17). A este 
grupo lo envía, participando de su potestad, 
para extender el discipulado a todas las 
gentes (cf. Mt 28,16-20; Mc 16,15; Lc 
24,45-48; Jn 20,21-23) y, de esta manera, 
prolongar la Iglesia, pastoreándola, 
sirviéndola, con la guía del Señor, ‹todos los 
días hasta el fin del mundo› (Mt 28,20)’’. El 

texto de Concilio concluye con estas 
palabras: “Los Apóstoles, pues, predicando 
en todas partes el Evangelio (cf. Mc 16,20), 
recibido por los oyentes bajo la acción del 
Espíritu Santo, congregan la Iglesia universal 
que el Señor fundó en los Apóstoles y edificó 
sobre el bienaventurado Pedro, su cabeza, 
siendo el propio Cristo Jesús la piedra 
angular (cf. Ap 21,14; Mt 16,18; Ef 2,20)”. 
Lumen Gentium, n. 19. 

   5.
   Pueblo Sacerdotal 
   Por el bautismo se entra en el círculo de los 
discípulos, constituyendo así un pueblo 
sacerdotal: El AT Dios escoge a los 
descendientes de Aarón para ejercer el 
sacerdocio (Nu. 8, 14-19) y Ex. 28, 1-2). En 
el NT toda la comunidad cristiana es 
reconocida como pueblo sacerdotal (1 Pe 2,9) 
esto es consecuencia del reconocimiento de 
Jesucristo como sumo y eterno sacerdote (cf. 
Hb 4,14-16) y de la participación que en él 
tiene todo discípulo de Jesús por el bautismo: 
Sacerdocio común, que es diferente del 
sacerdocio ministerial obra del sacramento 
del orden.

   6.
   Hagan esto en memoria mía: Lc 22,19

SACRAMENTO DEL MATRIMONIO: YA 
NO SON DOS SINO UNA SOLA CARNE

   El Código de Derecho Canónico define el 
matrimonio con las siguientes palabras: “La 
alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de 
toda la vida, ordenado por su misma índole 

natural al bien de los cónyuges y a la 
generación y educación de la prole, 
fue elevada por Cristo Nuestro 
señor a la dignidad de sacramento 
entre bautizados” (CDC, 1055). 

Textos sobre el Sacramento del 
Matrimonio:

Mateo 19, 1-9: 
 a. Preguntas de los fariseos: 
respuesta de Jesús: 19,3-6: “¿Puede 
uno repudiar a su  mujer por un 
motivo cualquiera?”
 b. 19,7-9: “¿Por qué Moisés 
prescribió dar acta de divorcio y 
repudiarla?”

Ef 5,21-33

      “Sed sumisos los unos a los 
otros, por respeto a Cristo: 22 las 
mujeres a sus maridos, como al 
Señor, 23 porque el marido es 
cabeza de la mujer, como Cristo es 
cabeza de la Iglesia, el salvador del 
cuerpo. 24 Como la Iglesia está 
sumisa a Cristo, así también las 
mujeres deben estarlo a sus maridos 
en todo. 25 Maridos, amad a 
vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo 
por ella, 26 para santificarla, 
purificándola mediante el baño del 
agua y la fuerza de la palabra, 27 y 
presentársela resplandeciente a sí 
mismo, sin mancha ni arruga ni cosa 
parecida, sino santa e inmaculada. 
28 Así deben amar los maridos a sus 
mujeres, como a sus propios 
cuerpos. El que ama a su mujer se 
ama a sí mismo. 29 Porque nadie 
aborrece jamás su propia carne; 
antes bien, la alimenta y la cuida 
con cariño, lo mismo que Cristo a la 

semana bíblica, 2016

Iglesia, 30 pues somos miembros de su cuerpo. 31 Por eso dejará el hombre a su 
padre y a su madre y se unirá a su mujer, y los dos se harán una carne. 32 Gran 
misterio es éste, lo digo respecto a Cristo y la Iglesia. 33 En todo caso, que cada 
uno de vosotros ame a su mujer como a sí mismo; y la mujer, que respete al 
marido”.

ANEXO


